
Institut Villey
pour la culture juridique et la philosophie du droit

Le
s 

fo
nd

em
en

ts
 d

u 
dr

oi
t

Droit & Philosophie a pour vocation principale, mais non 
exclusive, de publier les différents travaux qui sont issus des
manifestations organisées par l’Institut Michel Villey. Son
objet est de couvrir tout le champ de la culture juridique et
de la philosophie du droit. Au-delà de la théorie du droit,
aujourd’hui dominante, il importe en effet de ne pas délaisser 
un espace s’étendant, sans frontière nette, de l’histoire des
doctrines en matière de philosophie du droit à l’étude (sur
la longue durée) de la culture des juristes, en passant par la 
réflexion sur la pratique contemporaine du droit.

Le huitième volume de Droit & Philosophie comprend les 
actes du colloque que l’Institut Villey a organisé en octobre 
2014 en hommage à Michel Villey, pour le centenaire de 
sa naissance. Il contient également les actes du cycle de 
conférences données par Benoît Frydman dans le cadre de la 
Chaire Villey 2015, intitulé « Les métamorphoses d’Antigone 
». Un article de V. Champeil-Desplats sur la question du 
rapport du positivisme aux droits de l’homme à la lumière des 
conceptions de Kelsen et Bobbio, ainsi qu’une contribution 
d’A. Viala proposant un éclairage de la conception réaliste de 
l’interprétation au prisme de la philosophie de Schopenhauer 
complètent cette publication. S’y ajoutent enfin deux 
recensions d’ouvrages récemment parus dans le champ de 
la philosophie du droit.

40€

ISBN 978-2-247-13948-4
8944455

9��������������]

DROIT PHILOSOPHIE

Hors-série Numéro 2

•
20

17
•
Vo

lu
m

e
9-
1

Droit et sciences 
sociales





 

D  

Denis Baranger (Université Panthéon-Assas) 
Olivier Beaud (Université Panthéon-Assas) 

Olivier Jouanjan (Université Panthéon-Assas) 
Mélanie Plouviez (Université Côte d’Azur) 

D   

Élodie Djordjevic (Université Panthéon-Assas) 

C   

Jean-Pierre Coriat (Université Panthéon-Assas), Quentin Épron (Université Panthéon-
Assas), Jean-François Kervégan (Université Panthéon-Sorbonne), Philippe de Lara 

(Université Panthéon-Assas), Charles Leben † (Université Panthéon-Assas), Pierre-Yves 
Quiviger (Université Panthéon-Sorbonne), Philippe Raynaud (Université Panthéon-Assas), 

Marie-France Renoux-Zagamé (Université Panthéon-Sorbonne), François Saint-Bonnet 
(Université Panthéon-Assas), Philippe Théry (Université Panthéon-Assas), Mikhaïl Xifaras 

(Sciences Po) 

C    

Manon Altwegg-Boussac (Université Paris-Est Créteil), Gregory Bligh (Université Paris-Est 
Créteil), Mathieu Carpentier (Université Toulouse I Capitole), Jérôme Couillerot (Université 
Lyon III), Thibault Desmoulins (Université Panthéon-Assas), Élodie Djordjevic (Université 
Panthéon-Assas), Charles Girard (Université Lyon III), Marc Goetzmann (Université Côte 

d’Azur), Gilles Marmasse (Université de Poitiers), Mélanie Plouviez (Université Côte 
d’Azur), Tristan Pouthier (Université d’Orléans), Themistoklis Raptopoulos (Université de 

Lorraine), Pierre-Marie Raynal (CY Cergy Paris Université), Céline Roynier (CY Cergy Paris 
Université), Patrick Savidan (Université Panthéon-Assas), Sabina Tortorella (Université 

Panthéon-Sorbonne), Mathilde Unger (Université de Strasbourg) 

S    

Romane Lerenard (Université de Rennes) 
Thibault Desmoulins (Université Panthéon-Assas) 

ADRESSE DE LA RÉDACTION : 
Institut Michel Villey, Université Panthéon-Assas 

12, place du Panthéon, 75231 Paris cedex 05 
contact@droitphilosophie.com 

www.droitphilosophie.com 

http://www.droitphilosophie.com/


 

 

Droit et sciences sociales 

 





 

 

Droit & Philosophie 
Hors-Série no3 – novembre 2023 

MÉLANIE PLOUVIEZ ET FREDERIC AUDREN 

Présentation .......................................................................................................................... 3 

MARC GOETZMANN 

La « communauté villageoise » comme corporation  .................................................. 7 

LAETITIA GUERLAIN 

Les rapports entre les juristes et la science sociale leplaysienne à la Belle Époque 
(1881-1914) ...................................................................................................................... 27 

LOUIS SALMON & MARC RENEVILLE  

À la croisée des chemins. Le droit et la sociologie chez Gabriel Tarde .................... 45 

MATHIEU SOULA 

Le noeud solide de la responsabilité ou la voie isolée de Paul Fauconnet (1898-
1938) ................................................................................................................................. 65 

MARC MILET 

L. Duguit et M. Hauriou, un dialogue juridique au prisme de la sociologie .......... 79 

CHRISTIAN PAPILLOUD ET CECILE ROL 

Georges Gurvitch (1894-1965), le droit social et la sociologie juridique dans 
l’Entre-deux-guerres ...................................................................................................... 95 

CLAUDE DIDRY 

Durkheim et le collectivisme ......................................................................................... 111 

FREDERIC AUDREN 

      Quand les facultés de droit françaises étaient des facultés de sciences sociales .. 125 

ÉLODIE RICHARD 

      Le droit, matrice des sciences sociales en Espagne ? .......................................... 163 

 



 

Mélanie Plouviez et Frédéric Audren 

Présentation * 

e numéro hors-série se propose de revenir sur les rapports qui se sont 
noués, en Europe, au tournant des XIXe et XXe siècles, entre le droit et la 
sociologie alors naissante. Il est généralement admis que ces rapports 

ont été d’incompatibilité. Du côté de la sociologie en cours de formation, il n’est 
qu’à évoquer la charge de Frédéric Le Play contre « l’influence néfaste » des 
légistes, les critiques d’Auguste Comte et de ses disciples à l’encontre des concepts 
traditionnels du droit considérés comme métaphysiques, ou encore l’opposition 
d’Émile Durkheim à une science juridique jugée normative. Du côté des juristes, la 
réaction semble avoir oscillé entre l’ignorance et l’hostilité déclarée envers les 
prétentions estimées hégémoniques de la nouvelle science. Pour autant, au-delà de 
ces oppositions déclarées, la science juridique et la science sociale n’ont-elles pas, 
au tournant du XXe siècle, exercé l’une sur l’autre des déterminations réciproques ? 
Il s’agira, lors de ce colloque, de travailler à une histoire des rapports et 
déterminations réciproques entre science juridique et science sociale sur une 
période s’étendant des premières entreprises d’institutionnalisation de la 
sociologie dans les années 1860 jusqu’aux prémisses de constitution de la sociologie 
juridique comme discipline autonome dans l’entre-deux-guerres. Il s’agira 
également de contribuer à une comparaison de ces histoires selon les différents 
contextes nationaux et les différentes traditions disciplinaires nationales. 

LE DROIT ET LES JURISTES DANS LES INSTITUTIONS DE LA SOCIOLOGIE 

NAISSANTE 

La thèse d’une sociologie naissante globalement hermétique au droit résiste mal 
à la prise en compte des différents courants visant à édifier une science sociale, en 
particulier en dehors de la voie universitaire tracée par Durkheim. Ainsi, certains 
de ces courants sont conduits par des juristes – que l’on songe à Gabriel Tarde, juge 
à Sarlat ou à René Worms, auteur en 1891 d’une thèse de la Faculté de droit de Paris. 
La plupart associent des professionnels du droit à la construction de la nouvelle 
discipline : ainsi, par exemple, les institutions leplaysiennes, ou la Revue 
Internationale de Sociologie dirigée par Worms, accueillent un nombre conséquent 
de professeurs de droit, de docteurs en droit, de magistrats et d’avocats. Il n’est pas 
jusqu’aux institutions de l’école durkheimienne qui n’accordent une place centrale 

                                                 
* Ce numéro Hors-Série rassemble une partie des actes du colloque organisé par 
Mélanie Plouviez et Frédéric Audren à l’Université Paris Panthéon-Assas avec le soutien de 
l’Institut Villey les 20 et 21 juin 2013, intitulé « Droit et sociologie (1860-1939). Moment juridique 
de la sociologie ou moment sociologique du droit ? ». Le texte de cette introduction reprend 
donc celui de la présentation de ce colloque, et les organisateurs remercient vivement la 
direction et le comité de rédaction de la revue Droit & Philosophie pour avoir accepté de publier 
ces textes. 

C 



 

aux questions juridiques sans en déposséder les juristes : dans l’Année sociologique, 
le droit constitue le domaine le plus étudié, confié en grande partie à des docteurs 
en droit (Maurice Halbwachs, Hubert Bourgin, Jean Ray) et à des professeurs de 
droit (Paul Huvelin, Emmanuel Lévy). Un premier enjeu de ce colloque sera 
d’étudier la présence et l’engagement des juristes dans les différents courants et 
institutions de la sociologie naissante. 

L’APPORT CONCEPTUEL DU DROIT DANS LA CONSTRUCTION DE LA 

SOCIOLOGIE 

Il s’agira corrélativement d’analyser les effets intellectuels de cette présence et 
de cet engagement des juristes dans les mondes de la science sociale. Quelle 
conception du droit les différents courants de la sociologie française proposent-ils ? 
Quelle place au sein des phénomènes sociaux lui accordent-ils ? Au-delà de la 
conceptualisation sociologique du droit, rencontre-t-on dans les productions 
sociologiques de l’époque des modes de raisonnement et des paradigmes 
juridiques ? Pour n’en donner qu’un exemple, la conceptualisation durkheimienne 
du droit comme forme organisée des rapports sociaux peut accréditer la thèse d’une 
prétention hégémonique de la nouvelle discipline. Pour autant, aux yeux de 
Durkheim, le droit n’est pas n’importe quel phénomène social. Il n’est pas 
seulement un objet d’étude sociologique, mais aussi et surtout un instrument 
scientifique lui permettant d’observer d’autres phénomènes sociaux sinon 
inobservables. N’est-il pas également, selon le reproche adressé par 
Georges Gurvitch, le schème à partir duquel Durkheim aurait pensé tous les faits 
sociaux et en raison duquel il aurait échoué à saisir la spécificité du fait moral, ou 
encore du fait religieux ? Un second enjeu de ce colloque sera ainsi d’étudier 
l’influence intellectuelle du droit sur la construction de la sociologie, en termes 
d’importation ou de migration de concepts, d’exemples, de méthodes, de 
paradigmes, de la science juridique vers la science sociale. 

LA SOCIOLOGIE ET LES SOCIOLOGUES DANS LES INSTITUTIONS JURIDIQUES 

Ce colloque se propose également de retracer l’histoire de la réception de la 
sociologie dans les milieux juridiques. Quelles ont été les réactions des institutions 
juridiques mises en demeure de se prononcer sur l’existence de la nouvelle 
science ? On sait que, dans les années 1880-1890, les Facultés de droit, si elles 
autorisent des cours libres de science sociale, refusent l’introduction de la 
sociologie au nombre de ses enseignements officiels. Il pourra s’agir de restituer les 
débats, les positions tenues et les raisons, invoquées ou non, expliquant cet échec 
de l’institutionnalisation de la sociologie au sein des Facultés de droit. Il pourra 
également s’agir d’étudier la réception de la nouvelle discipline dans les autres 
institutions de la science juridique (revues, sociétés savantes, colloques, 
séminaires), comme dans celles de la pratique juridique. 

LES EFFETS INTELLECTUELS DE LA SOCIOLOGIE SUR LA SCIENCE JURIDIQUE 

On s’efforcera enfin de mesurer les effets intellectuels que la sociologie 
émergente a pu exercer sur la science juridique. En effet, un certain nombre de 
juristes – Paul Bureau, Léon Duguit, Fernand Faure, François Gény, 



 

Emmanuel Gounot, Maurice Hauriou, Paul Huvelin, Raoul Jay, Édouard Lambert, 
Emmanuel Lévy, Raymond Saleilles, Edmond Thaller, pour n’en citer que 
quelques-uns – utilisent certaines leçons de la nouvelle science dans leurs 
élaborations doctrinales ou même législatives. Quels textes sociologiques ces 
juristes ont-ils lu ? Quels emprunts conceptuels, thématiques ou méthodologiques 
leur ont-ils fait ? Quelles formes et quels usages revêt la mobilisation juridique de 
la sociologie ? Sa signification est-elle exclusivement scientifique, ou plutôt sociale 
ou politique ? Un autre des enjeux de ce colloque sera ainsi d’étudier la 
transformation du droit par la science sociale. Ce colloque sera interdisciplinaire, 
non pas seulement par son objet, mais aussi par ses contributions qui pourront 
relever de différents horizons disciplinaires : sociologie, droit, histoire du droit, 
histoire, philosophie, etc. 





 

Marc Goetzmann 

La « communauté villageoise » comme 

corporation 

La critique de Henry Sumner Maine par Louis Dumont, 

un malentendu entre juriste et sociologue. 

INTRODUCTION 

et article s’appuie sur un essai relativement peu connu de Louis Dumont, 
publié en 1966 dans les Contributions to Indian Sociology, intitulé « The 
‘Village-Community’, from Munro to Maine1 ». Notre but est de mettre 
en lumière un point de tension entre Louis Dumont et 

Henry Sumner Maine (1822-1888) autour des « communautés villageoises », objet 
d’importance pour les sciences sociales et pour les critiques de la propriété 
individuelle et exclusive lors de la deuxième moitié du XIXe siècle. Cette 
communauté, que l’on pense trouver à l’époque en Inde et qui apparaît comme un 
écho d’un lointain passé européen, fait en effet parfois figure d’utopie égalitariste 
et collectiviste dans les imaginaires intellectuels, comme le remarque très 
justement Louis Dumont dans cet article, où il s’attèle à dévoiler le discours 
ontologique qui se cache derrière cette fascination. La communauté villageoise se 
retrouve ainsi réifiée et deviendrait une entité proprement indépendante et la 
véritable propriétaire de ressources alors collectives. 

Le présent essai vise tout d’abord à contextualiser cette critique, non pas pour 
la contester, mais plutôt pour souligner la question profonde d’ontologie sociale 
qu’elle soulève, et le malentendu qui a eu lieu entre Louis Dumont et Maine à un 
siècle d’écart, et qui a pu persister entre le droit d’une part et les sciences sociales 
de l’autre. Nous défendrons ainsi l’idée que ce malentendu entre le juriste et le 
sociologue provient d’un problème de traduction conceptuelle entre disciplines. La 
description par Maine de la communauté villageoise comme corporation ou comme 
trust révèle en effet que, si le juriste ne se pose pas explicitement la question de 
l’ontologie sociale, sa sensibilité à la diversité et à la complexité des arrangements 
institutionnels le dote d’un langage à même d’éviter à sa manière les écueils d’un 
débat caricatural entre holisme et individualisme. 

Notons que ces réflexions et celles qui suivent sont le développement 
d’intuitions présentées, à l’état d’esquisses, dans notre ouvrage Le Commun2. Notre 
propos général y consistait à inviter à la prudence vis-à-vis de toute perspective 

                                                 
1 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine », Contributions to Indian 
Sociology, no IX, 1965, p. 67‑89. 
2 M. GOETZMANN et G. DURIEUX, Le Commun, Limoges, Lambert-Lucas, 2020. 

C 



émergentiste concernant le ou les communs. Au lieu de voir le commun comme 
une unité qui émergerait spontanément de la diversité des individus rassemblés 
dans une communauté, et ayant des propriétés distinctes en tant que telle, nous 
suivons dans l’ouvrage le “holisme structural” de Vincent Descombes, et faisons du 
commun une organisation de rapports entre des parties3. Notre but était alors 
d’éviter de voir le commun comme ce qui transcende le multiple et le divers, pour 
y redonner sa place à l’individu et à son autonomie. Cela nous permettait alors de 
mieux comprendre comment une gestion commune des ressources, telles que 
prônée par l’économiste Elinor Ostrom4, répond à des principes propres qui 
échappent parfois à ceux qui s’enthousiasment autour des communs. 

Or, les discussions qui ont lieu autour de la communauté villageoise lors de la 
deuxième moitié du XIXe siècle, ainsi que les critiques formulées rétrospectivement 
par Louis Dumont, reprennent dans des termes différents un débat très similaire. 
L’article de Louis Dumont et sa critique de Maine constitue donc un excellent point 
de départ pour explorer cette connexion et la contribution qu’un tel parallèle peut 
offrir au dialogue entre le droit et les sciences sociales. 

Une première section de l’article revient sur le contexte colonial qui explique 
l’intérêt pour les communautés villageoises lors de la deuxième moitié du 
XIXe siècle, avant de résumer les reproches principaux que Louis Dumont adresse 
aux discours qui s’y intéressent, ainsi qu’à Maine en particulier (1). Dans un 
deuxième temps, l’article se penche sur la façon dont Louis Dumont centre sa 
critique sur une question d’ontologie sociale plutôt que simplement 
méthodologique et factuelle (2). Enfin, la dernière section de l’article situe le propos 
de Maine sur la communauté villageoise dans le contexte général de son œuvre et 
explore les implications, notamment en termes d’ontologie sociale, de sa 
comparaison avec la corporation ou le trust en droit anglais (3). 

I. LOUIS DUMONT, CRITIQUE DU “MYTHE” DES COMMUNAUTÉS VILLAGEOISES 

A. Le contexte de la critique 

L’article de Louis Dumont qui nous intéresse ici fait partie d’un ensemble 
d’articles, publiés en grande partie dans les Contributions to Indian Sociology, dont 
l’objet est de renouveler les études indiennes à travers une approche « structurale 
et comparative5 ». « Structurale » signifie ainsi rendant compte de la 
hiérarchisation des valeurs interne à chaque société (y compris une société 
individualiste et égalitariste) et s’oppose alors à une vision « substantialiste » qui 
réifirait certaines valeurs au point d’en oublier la structure et la hiérarchie interne 
des sociétés6. 

Dans cet article en particulier, Dumont annonce adopter une approche 
« critique » de l’expression même de « communauté villageoise » qui, malgré ou 

                                                 
3 V. DESCOMBES, Les institutions du sens, Paris, Éditions de minuit, 1996. 
4 E. OSTROM, Governing the Commons : The Evolution of Institutions for Collective 
Action,Cambridge, Cambridge University Press, 2018. 
5 F. ZIMMERMANN, « Louis Dumont, Religion, Politics and History in India », Annales 29, no 6, 
1974, p. 1418‑19. 
6 V. DESCOMBES, « Louis Dumont ou les outils de la tolérance », Esprit, no 253, 6, 1999, p. 65‑85, 
p. 76, citant L. DUMONT, Homo hierarchicus : le système des castes et ses implications, Paris, 
Gallimard, 1979, p. 231. 



grâce à sa polysémie fuyante, représente selon lui un « point d’interaction 
remarquable entre les esprits occidentaux et indiens et les données de leurs 
société7 ». En effet, comme il l’exprime très clairement dans Homo Hierarchicus 
(notons d’ailleurs que l’article dont il est sujet ici a été rattaché à la version anglaise 
lors de sa réédition), la comparaison entre l’Inde et l’Occident ne doit absolument 
pas prendre la forme d’une opposition qui serait nécessaire substantialiste : 

Le point est d'importance pour la comparaison avec l'Occident : on n'a pas affaire 
à une opposition massive, comme si on reconnaissait exclusivement ici l'individu, 
là l'homme collectif. Car l'Inde a les deux, distribués d'une manière particulière. 
Il s'agit alors de découvrir l'homme collectif en Occident – et ce n'est pas si 
difficile –, pour formuler la comparaison non pas sous forme d'une opposition 
entre A et B mais sous la forme d'une différence dans la distribution et 
l'accentuation des parties de (A + B)8. 

L’étude de l’équilibre entre le principe égalitariste et le principe hiérarchique 
dans les sociétés indiennes est liée à la prise de conscience de la coexistence de ces 
mêmes principes dans les sociétés occidentales, à différents degrés toutefois9. C’est 
dans ce cadre de pensée que la critique que Dumont fait du concept même de 
« communauté villageoise » prend sens. Dumont mène en effet une critique 
d’emblée ambivalente, qui oscille entre, d’une part, une simple critique factuelle de 
l’utilisation de cette expression par des intellectuels comme Marx ou Maine et, 
d’autre part, une critique de l’aspect idéologique de leur fascination pour les 
communautés villageoises. La myopie des intellectuels vis-à-vis de la réalité 
empirique de la société indienne n’est donc pas juste une erreur de méthode, qu’une 
enquête sociologique ou anthropologique bien menée pourrait corriger. D’un côté, 
la communauté villageoise est bien le produit d’édifices intellectuels qui utilisent 
une prétendue une étude comparée des institutions juridiques et coutumières pour 
soutenir leur propre système de pensée. D’un autre côté, la fascination pour son 
caractère prétendument égalitaire comporte une double erreur, plus profonde. 
C’est d’abord une projection occidentale, qui nourrira par la suite le nationalisme 
indien et qui cherche dans la communauté villageoise une forme d’égalitarisme 
primitif, une société absolument et originellement non-hiérarchique. Néanmoins, 
c’est aussi une erreur générale de méthode voire, comme on le comprendra par la 
suite, une méprise sur la nature même du social, qui consiste à rejeter la hiérarchie 
des valeurs consubstantielle à tout corps social et à le réifier en une entité 
indépendante, oblitérant ainsi sa structure interne. 

Quoiqu’il en soit, si l’article de Louis Dumont se veut être une critique générale 
de l’idée de « communauté villageoise », reste que Henry Sumner Maine est la cible 
principale de ses reproches. C’est pourquoi il nous semble nécessaire de rappeler 
le contexte général qui entoure l’écriture des ouvrages de Maine, notamment 
Ancient Law, en 1861 et Village-Communities, en 1871, sur lesquels Louis Dumont 
s’appuie exclusivement10. 

On aurait tort de considérer Ancient Law, l’immédiat best-seller de Maine, 
seulement comme un ouvrage à portée générale, dissertant sur l’évolution de 
l’ensemble des sociétés humaines (d’où la fameuse loi de passage du « statut au 

                                                 
7 Ibid., p. 67. 
8 L. DUMONT, Homo hierarchicus, op. cit., p. 236. 
9 V. DESCOMBES, « Louis Dumont ou les outils de la tolérance », art. cité, p. 74. 
10 H. SUMNER MAINE, Ancient Law : Its Connection with the Early History of Society, and Its Relation 
to Modern Ideas, London, John Murray, 1861 ; H. SUMNER MAINE, Village-Communities in the East 
and West : Six Lectures Delivered at Oxford,London, John Murray, 1871. 



contrat », au cinquième chapitre d’Ancient Law11), et ne mentionnant l’exemple de 
l’Inde que très ponctuellement, à titre d’exemple, spécifiquement pour parler des 
communautés villageoises. Au contraire, le problème précis et technique de la 
gestion de l’Empire Britannique constitue l’arrière-plan de la réflexion de Maine12. 
C’est d’ailleurs pour cette raison qu’en 1862, soit l’année suivant immédiatement la 
publication d’Ancient Law, Maine est nommé membre du cabinet du Vice-roi des 
Indes attaché aux questions juridiques. Il aura alors la charge de la codification des 
coutumes locales et de leur intégration dans un système juridique anglo-indien 
cohérent. 

Qui plus est, si la codification de la coutume est perçue comme un problème 
majeur par les Britanniques, c’est à travers le prisme d’un problème extrêmement 
spécifique : celui de la structure des droits de propriété. En effet, le gouvernement 
britannique en Inde finance son administration et son armée principalement au 
moyen de ce que l’on appelle le revenue, un impôt foncier. En cela, l’administration 
britannique n’innove guère et ne fait que reprendre la charge de Diwan, sorte de 
fermier général dans les termes de l’Ancien Régime, qui avait été confiée par 
l’empereur Moghol à la Compagnie des Indes dès 1764. 

Or, qui dit impôt foncier dit identification de propriétaires ou de supra-
propriétaires, puisque de nombreuses régions d’Inde semblent connaître un régime 
stratifié d’intérêts fonciers, que les Britanniques perçoivent comme similaire à celui 
de leur système féodal. Les Britanniques sont toutefois assez conscients des limites 
physiques et informationnelles de leur administration et donc de leurs catégories 
d’interprétation de la situation indienne. Qui plus est, le processus d’identification 
est extrêmement complexe et diffère selon l’époque et les modalités particulières 
choisies par chaque province, ces dernières étant relativement autonomes sous 
l’égide de la Compagnie des Indes puis de la Couronne Britannique, la passation de 
pouvoir entre ces deux régimes étant d’ailleurs de peu d’influence à ce sujet. De 
façon très schématique, on peut dire que la situation donne dans un premier temps 
lieu à deux systèmes distincts de droits de propriété : 

On trouve tout d’abord le système Zamindari, premier système mis en place lors 
du Permanent Settlement de 1793, qui prend appui sur une forme de noblesse locale, 
les zamindars, qui étaient responsable de la collecte du revenue sous le régime 
moghol. Ils sont d’abord perçus par les Britanniques comme possédant des droits 
de propriété « pleins », leurs terres étant cultivées par des fermiers. Dans le 
système géré par le pouvoir colonial, ce sont donc les zamindars qui récoltent 
auprès de leurs fermiers une somme déterminée, transmise à l’administration 
coloniale par la suite. 

Le système Ryotwari est ensuite introduit en 1820 dans une sorte de mouvement 
dialectique. En effet, ce système est perçu comme l’extrême inverse du système 
Zamindari, puisqu’il remet en cause les droits de propriété présumés des zamindars 
au profit de ceux des ryots, exploitants individuels, qui sont vus comme des 
propriétaires plus authentiques par une administration qui se dote 

                                                 
11 H. SUMNER MAINE, Ancient Law, op. cit. chap. V. 
12 Voir M. GOETZMANN, « Le juriste-anthropologue du British Raj : Sir Henry Sumner Maine et 
son œuvre », in Bérose : Encyclopédie internationale des histoires de l'anthropologie, Paris, 2020. 
[en ligne : https://www.berose.fr/]. 



progressivement des capacités statistiques nécessaires à affiner la perception de 
l’impôt foncier13. 

Si, dans un cas comme dans l’autre, il s’agit de prélever l’impôt au niveau le plus 
adéquat possible, les administrateurs britanniques restent conscients du caractère 
stratifié et complexe des droits de propriété en Inde. Dans le même temps, leurs 
efforts de formalisation ont pour conséquence de conférer à certains individus des 
droits qui n’étaient originellement pas les leurs, retirant par exemple aux ryots leurs 
quasis droits réels de propriété dans le système zamindari, ou conférant à d’autres 
individus le droit de vendre leurs terres en leur nom propre. On le voit donc 
immédiatement : la cartographie des droits de propriété dans le sous-continent 
indien naît d’une nécessité d’abord pratique pour les Britanniques, mais elle pose 
de réels problèmes de traduction juridique et culturelle qui mènent parfois à des 
débats acharnés entre administrateurs. 

Les Britanniques prennent donc graduellement conscience du problème qu’il y 
a à transférer simplement l’institution moderne de la propriété individuelle et 
exclusive aux sociétés indiennes. Une solution est de voir dans la situation indienne 
quelque chose de semblable à l’histoire de leur propre système de propriété, où les 
différents intérêts fonciers peuvent être distribués entre différents individus voire 
groupes d’individus. Dans ce système, où la Couronne reste propriétaire de 
l’ensemble des terres, on trouve un large spectre de statuts juridiques, du plus 
stable et proche de la « propriété » au sens moderne, celui du fee simple accordé 
aux vassaux directs du roi, les tenants-in-chief, au plus limité dans le temps, comme 
la tenancy at will, forme de bail précaire, en passant par des sous-propriétaires 
ayant des baux à vie, parfois transmissibles. Le système zamindari revient alors à 
accorder des droits de propriété aux tenants-in-chiefs du système féodal anglais, 
tandis que le système ryotwari se rapproche des exploitants directs de la terre qui 
possèdent des droits coutumiers perpétuels mais ne sont pas propriétaires 
principaux. 

Les Britanniques s’efforcent donc de donner un sens à la complexité des 
arrangements fonciers, à laquelle ils font face sur un territoire aussi large qu’un 
sous-continent. Certains ont conscience d’opérer une forme de rationalisation de 
l’informel, ce qui les rend sensibles aux limites de leur catégorisation, qui affronte 
à la fois la diversité et les contours flous des coutumes locales de certaines régions. 
En effet, les arrangements fonciers locaux sont essentiellement coutumiers, au sens 
où les règles suivies ne sont pas forcément formalisées, et collectifs, dans la mesure 
où il est à la fois difficile d’attribuer à un individu déterminé des droits clairs et 
larges sur une même terre et où des règles communes encadrent les activités 
individuelles. C’est la sensibilité des Britanniques à cette forme de gestion 
coutumière et collective du foncier, selon eux typique de certaines régions, qui les 
conduit à mettre sur pied un troisième système, en parallèle des autres : le système 
Mahalwari. 

Le système Mahalwari est introduit dès les années 1820 mais est 
particulièrement appliqué après l’annexion du Penjab en 184814. Ce système prélève 

                                                 
13 Louis Dumont évoque d’ailleurs le sujet en citant R. CHUNDER DUTT, Economic History of India 
under Early British Rule : From The Rise Of The British Power In 1757, To The Accession Of Queen 
Victoria In 1837, London, K. Paul, Trench, Trübner, 1906. Voir L. DUMONT, « The Village-
Community from Munro to Maine », p. 69. Le chapitre de Dutt auquel il fait référence est intitulé 
« Village communities or individual tenants ? », aux pages 135-152 de l’ouvrage. 
14 Sur le sujet de la codification du droit du Penjab, voir A. KAUR SHARANJIT, « La colonisation et 
la transposition des concepts juridiques », Cahiers Jean Moulin, no 6,13 novembre 2020. 



l’impôt foncier non pas auprès d’individus désignés comme propriétaires, mais 
auprès d’un district ou d’un village, précisément les communautés villageoises 
décrites Maine. Si un individu, le headman ou chef de village est généralement 
chargé de représenter le district, le but de ce système est de faire droit à la fois à 
l’autonomie du village, mais aussi au caractère collectif de l’organisation locale des 
rapports fonciers. 

Or, c’est bien dans ce cadre qu’il faut saisir l’importance des communautés 
villageoises, point d’appui de la critique que Dumont fait de Maine. Nous verrons 
comment cette contextualisation permet de mieux saisir le malentendu qui semble 
avoir ainsi lieu entre le juriste et le sociologue. 

B. Les communautés villageoises, une erreur de méthode ? 

Les administrateurs coloniaux auraient donc posé les fondements empiriques de 
cette double idéalisation stratégique des communautés indiennes en tâchant de 
répondre au problème de la détermination du bon niveau de prélèvement de l’impôt 
foncier, le revenue, avant que tout empirisme soit effacé par la répétition 
automatique du même schème15. Dumont se propose alors de retracer la persistance 
et la complémentarité de trois visions idéalisées des communautés villageoise, 
avant d’en montrer les contradictions avec les données empiriques16. Brièvement, 
les trois visions en question sont : 

La communauté villageoise comme « communauté politique », république à la 
fois indépendante et égalitariste, que l’on doit à Mountstuart Elphinstone citant 
Sir Metcalfe, qui la décrit comme presque intemporelle et immortelle17. 

Une communauté d’égaux, « co-propriétaires de la terre », visant dans une 
forme d’indivision collectiviste. 

L’emblème d’une forme de démocratie locale non-occidentale pour le 
nationalisme indien en vue de l’indépendance. 

Ces visions de la communauté villageoise, régulièrement mêlées, ne sont pas 
seulement des idéalisations. Elles fonctionnent comme un « mythe » qui fera florès 
à la fin du XIXe et au début du XXe siècle, occupant une place de choix dans la 
réflexion politique et sociale d’intellectuels et écrivains reprenant des informations 
de « seconde main » comme Maine ou Marx18. 

Dumont remonte à la source de cette idéalisation, à partir des premières 
descriptions de Munro. On peut résumer schématiquement les erreurs 
fondamentales qui sous-tendent cette idéalisation dénuée d’empirisme, qu’il relève 
comme suit :  

1. Les communautés villageoises ne sont pas des sociétés d’égaux, ni par le 
statut, ni par la possession de la terre. 

                                                 
15 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » art. cité, p. 69. 
16 Ibid., p. 67. 
17 Voir M. ELPHINSTONE, The History of India, vol. I,Londres,, John Murray, 1841, citant Sir 
C. T. METCALFE, Report of Select Committee of House of Commons, 1832, vol. III, Appendix 84, 
p. 331 : « The village communities are little republics, having nearly every thing they can want 
within themselves, and almost independent of any foreign relations. They seem to last where 
nothing else lasts. (…) This union of the village communities, each one forming a separate little 
state in itself, has, I conceive, contributed more than any other cause to the preservation of the 
people of India through all the revolutions and changes which they have suffered ». 
18 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » art. cité, p. 68 et 78. 



2. Au contraire, elles sont souvent hiérarchisées, avec au sommet un chef, 
commandant à un ensemble plus ou moins large de propriétaires terriens, eux-
mêmes plus ou moins égaux, pour lesquels travailleraient une caste de paysans 
dépossédés de toute terre. 

3. Les schémas de possession de la terre varient selon les communautés 
spécifiques. 

4. Les communautés villageoises, bien que généralement auto-suffisantes, ne 
sont pas indépendantes d’un gouvernement qui reconnaît a minima leur existence. 
Le chef est d’ailleurs l’interlocuteur désigné pour le prélèvement de certains 
impôts. 

5. Les communautés qui se rapprochaient de l’idéal d’une république égalitariste 
s’en sont désormais éloignées. 

6. Cette forme de communauté est minoritaire en Inde, et se limite au mieux au 
Penjab19. 

Après ces généralités, Dumont s’attèle à la critique spécifique de la description 
que Maine fait des communautés villageoises dans Ancient law, puis dans Village-
Communities. Ce dernier ouvrage propose des comparaisons systématiques entre 
les communautés villageoises d’Inde, trouvées au Penjab, et celles que l’on peut 
retrouver dans toute l’histoire de l’occident selon lui et ses sources. Son but n’est 
autre de montrer que la communauté villageoise représente l’institution commune 
d’un ensemble de peuples qu’il nomme « Indo-Européens », qui correspondent aux 
langues de la famille du même nom. 

La description de Louis Dumont se focalise sur les quelques pages d’Ancient Law 
qui y sont consacrées. La communauté villageoise y est bien décrite, dans des 
termes très génériques, comme la communauté de copropriétaires, égalitariste et 
patriarcale, analysée plus haut20. Il s’agit d’une société organisée dont les membres 
ont des fonctions spécifiques, qui ressemblent à celles de membres d’une 
administration étatique (un gouvernement, des « fonctionnaires », une « police », 
etc.), précisément parce qu’elle est un corps politique indépendant. On retrouve ici 
plusieurs des points dénoncés comme faux par Dumont ci-dessus. Ce dernier est 
d’autant plus critique de Maine qu’il semble bien connaître les études qui nuancent 
considérablement la description qu’il fait des communautés villageoises dans 
Village Communities21. Maine n’a pas, comme il le prétend, l’excuse que les seules 
données qui lui sont accessibles sont celles des recensements opérés par 
l’administration pour établir l’impôt foncier22. 

En effet, différents écrits, accessibles pour Maine, montrent déjà clairement que 
les communautés villageoises sont bien hiérarchisées et non égalitaires, ce dont 
Maine paraît conscient puisqu’il y voit un « corps politique composé de plusieurs 
classes23 ». Déjà, dans Ancient Law, Maine citait Mountstuart Elphinstone qui, 
comme le relève Dumont, décrivait des villages à l’organisation sociale 
hiérarchisée, avec des droits de propriété différenciés selon les statuts individuels24. 

                                                 
19 Ibid., p. 77-86. 
20 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 272-277. 
21 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine », p. 84, citant H. S. MAINE, 
Village-Communities, p. 153, 180 et VIII. 
22 Ibid., p. 84, citant H. S. MAINE, Village-Communities, p. 107. 
23 H. S. MAINE, Village-Communities, op.  cit., p. 123. 
24 Ibid., Ancient Law, p. 275. 



On aurait alors trouvé, au sein de ces villages, une classe supérieure de familles de 
propriétaires terriens, au-dessus de quatre classes inférieures : des fermiers à 
perpétuité, des fermiers avec baux limités, de simples ouvriers agricoles et des 
tenanciers de boutiques25. Dumont note que Maine fait aussi référence à 
George Campbell, qui dépeint les différents régimes fonciers en Inde en 
différenciant bien les formes de communautés « démocratiques » que l’on n’aurait 
trouvées qu’au Penjab, des nombreuses communautés d’Indes qui sont, elles des 
« villages-corporations », sous le contrôle d’un chef de village reconnu voire 
nommé par le pouvoir royal26.  

Louis Dumont semble concentrer le feu de sa critique sur le rejet de l’absence 
de hiérarchie dans les communautés villageoises indiennes, qu’il lie à sa critique de 
la prétendue égalité des individus et de leurs familles à travers la possession en 
indivision de la terre. Bien que les droits des propriétaires leurs soient attribués 
« collectivement », c’est-à-dire du fait de leur appartenance à un collectif 
déterminé et selon ses objectifs, et qu’ils n’y aient entre eux jamais de « séparation 
définitive », ils demeurent pourtant « plus ou moins parfaitement distribués » 
entre chaque propriétaire27. Dumont nous invite implicitement, à travers cette 
remarque, à faire la distinction entre une forme de collectivisme qui placerait les 
membres du groupe dans l’indivision la plus complète, et l’organisation collective 
de la répartition de droits individuels de propriété. 

Ces remarques ont aussi pour but de remettre en cause le cadre de réflexion de 
Maine, dans lequel ce dernier intègre sa version idéalisée de la communauté 
villageoise : celui d’une individualisation progressive de la propriété, depuis le 
collectivisme originaire à l’institution moderne de la propriété individuelle. Certes, 
la pensée de Maine est située dans le débat qui fait rage au XIXe siècle sur la question 
de l’origine collectiviste ou individualiste de la propriété28. Toutefois, rappelons 
que cette histoire de l’individualisation progressive des droits de propriété est à la 
fois limitée à un ensemble de peuples spécifiques (les « Indo-européens » pour 
Maine) et qu’elle prend place au sein de l’histoire de leur évolution du « statut » 
au « contrat29 ». 

Or, le propos de Maine n’est en rien opposé à celui de Dumont, lorsque ce 
dernier nous enjoint à la fois à être attentifs à la structure des valeurs internes aux 
sociétés et à reconnaître l’interdépendance du principe hiérarchique et du principe 
individualiste. Les sociétés de « statuts », point d’origine, ne sont en rien des 
sociétés égalitaristes : si les chefs de famille ont souvent des droits égaux en tant 
que copropriétaires terriens, ils sont des tyrans en leur demeure30, où tous les 
membres de leur maisonnée voient leurs droits individuels conditionnés au statut 

                                                 
25 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » art. cité, p. 78. 
26 H. S. MAINE, Village-Communities, op. cit., p. 106 et 78. Le chapitre de Campbell est le suivant : 
G. CAMPBELL, « Tenure of Land in India », in J. W. PROBYN, System of Land Tenure in Various 
Countries,Londres , Macmillan, 1870, p. 125-196. 
27 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » art. cité., p. 78. 
28 P. GROSSI, Un altro modo di possedere : l’emersione di forme alternative di proprietà alla coscienza 
giuridica postunitaria, Milano, Giuffrè, 1977. 
29 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., chap. V. 
30 H. SUMNER MAINE, Lectures On The Early History Of Institutions, Londres, Murray, 1875, p. 393. 
Notre traduction : Dans les groupes sociaux élémentaires formés par les hommes de la race 
aryenne, rien ne saurait être plus monotone que la routine des coutumes d’un village. 
Néanmoins, à l’intérieur des foyers dont la réunion compose la communauté de village, le 
despotisme de l’usage est remplacé par le despotisme de l’autorité paternelle. 



qu’ils occupent, schéma presque formalisé dans le régime de la patria potestas 
romaine. L’individualisation des droits de propriété a alors lieu comme une forme 
de détachement progressif d’un collectif hiérarchisé, où même le chef de famille 
voit ses droits contraints par des règles communes au groupe social31. 

Par conséquent, la critique émise par Dumont semble manquer de situer l’objet 
conceptuel qu’est la communauté villageoise au sein de la réflexion plus large de 
Maine. Toutefois, il ne s’agit pas ici de réhabiliter Maine, mais bien de comprendre 
que ce qui se joue dans cette discussion n’est pas un simple problème de méthode 
d’enquête sociologique ou anthropologique, mais bien un problème d’ontologie 
sociale, qui souligne, comme nous le verrons par la suite, un malentendu entre le 
juriste et le sociologue. 

II. L’OBJET DU DÉBAT : LA RÉIFICATION DE LA COMMUNAUTÉ VILLAGEOISE 

A. Une question d’ontologie sociale 

Les premiers éléments de la critique de Dumont sont somme toute assez 
classiques : Maine est un mauvais anthropologue, qui n’aurait manipulé que des 
données de seconde main, tronqué ses sources pour servir sa cause, et qui se serait 
entêté sur ses positions en vieillissant, malgré des données anthropologiques 
contradictoires. L’analyse de Dumont ajoute toutefois un élément important. 
Maine, comme d’autres par la suite, aurait mélangé à tort deux idées : celle, d’une 
part, que la communauté villageoise est une corps social autonome et celle, d’autre 
part, que certains de ses membres exploiteraient la terre soit en commun, ou plutôt 
en indivision, soit selon un mélange complexe de droits individuels et de 
prérogatives collectives32. 

Même si Dumont ne l’exprime pas aussi clairement et que l’on doit ici 
reconstituer cette étape, cette confusion participe au premier plan de 
l’essentialisation de la communauté villageoise, essentialisation prétendument 
perpétrée par Maine. Dumont l’explique indirectement en estimant avoir découvert 
l’erreur méthodologique et métaphysique qui explique son refus de voir la réalité 
empirique des communautés villageoises : 

It is odd that the relation between the communities and the State, which is vital 
in this context, is not recognized, but this is due to Maine’s belief in his 
‘community’ as an independent institution. From this angle, the failure is due to 
the incapacity to relinquish a substantialist point of view – the community as a 
thing-in-itself, as an individual – in favor of a relational view : the village in its 
context of caste and power (or naked force)33. 

L’erreur de Maine n’est rien de moins qu’ontologique : il aurait réifié (« a 
substantialist point of view ») la communauté villageoise en la considérant comme 
une « chose en soi » voire un « individu », masquant sa hiérarchie interne et son 
insertion dans une structure politico-sociale externe34. Ce parti pris ontologique, 
bien involontaire puisqu’il ne se préoccupe jamais de questions d’ontologie sociale, 
serait directement lié à la série d’erreurs commises par Maine : Maine ne perçoit ni 

                                                 
31 H. S. MAINE, op. cit., p. 188-189. 
32 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » art. cité, p. 82, citant 
H. S.  MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 277. 
33 L. DUMONT, « The Village-Community from Munro to Maine » op. cit., art. cité, p. 85-6. 
34 Notre traduction. 



les relations hiérarchiques internes à la communauté villageoise, ni le lien de la 
communauté aux pouvoirs politiques externes. De même, la superposition par 
Maine de la structure des droits de propriété de la communauté villageoise sur son 
autonomie relative comme corps politique l’auraient conduit à se méprendre sur la 
réalité de ces deux éléments. La communauté villageoise est une « chose en soi » 
parce que les droits de ses membres y sont vus comme tous strictement égaux, 
comme un ensemble indistinct. 

C’est aussi pour cela qu’elle apparaîtrait à Maine à la fois comme exempte de 
toute hiérarchie interne et comme un corps politique absolument indépendant. Ce 
lien reste somme toute implicite chez Louis Dumont, même si la critique de cette 
confusion précède de très peu ses remarques tenant de l’ontologie sociale. 
Néanmoins, il semble raisonnable de dire que, selon Louis Dumont, c’est parce que 
Maine voit le tissu social de la communauté de village comme indifférencié qu’il 
peut y percevoir une entité indépendante. L’indifférenciation provient de 
l’indivision même dans laquelle vivent les membres de la communauté. C’est parce 
que les membres de la communauté forment un tout indistinct et possèdent en 
indivision leur terre que la communauté devient une substance indivise, un individu, 
seul vrai propriétaire de la terre, qui devient alors collective par un étrange 
retournement ontologique. 

Maine, parce qu’il ignorerait le rôle des individus et de leurs relations 
synchroniques et diachroniques dans la composition des corps sociaux, pècherait 
donc par le holisme le plus simplificateur. Ou plutôt, Maine se complaît à défendre 
un holisme substantialiste, l’ennemi juré de l’individualisme méthodologique, 
puisqu’il fait de la communauté villageoise une entité indépendante, qu’il faudrait 
opposer comme nous le verrons à un véritable holisme structural35. Ce holisme 
structural n’est pas opposable à une forme d’individualisme, puisqu’il est le point 
de vue méthodologique qu’il faut adopter sur toute société, que sa structure de 
valeur insiste sur le principe hiérarchique ou sur le principe égalitariste. 

B. Une critique à nuancer 

Tout d’abord, on pourrait a minima réfuter la part factuelle de l’accusation de 
Louis Dumont en rappelant qu’il note lui-même que Maine est conscient que les 
communautés villageoises sont plurielles et qu’elles possèdent bien des structures 
sociales interne, comme indiqué plus tôt. Bien évidemment, on nous répondrait que 
Maine minore considérablement ces éléments afin de maintenir l’intégrité de la 
communauté mythique qui serait le fondement de sa démarche évolutionniste. Le 
manque de rigueur scientifique et de flexibilité de Maine ne fait que renforcer cette 
impression, et ce à raison. 

Néanmoins, plusieurs autres éléments extérieurs, contextuels, permettent de 
mieux situer le propos de Maine. Premièrement, Maine est l’un des critiques 
principaux de la tendance à l’essentialisation de la communauté villageoise qui 
aurait conduit les Britanniques à attribuer à la communauté des droits de propriété, 
plutôt qu’aux individus. C’est ici le système mahalwari, décrit plus haut, qui est 
cause. Se faisant l’écho de Maine, John Stuart Mill propose d’ailleurs une fine 

                                                 
35 Selon la terminologie de Vincent Descombes. Voir V. DESCOMBES, Les Institutions du Sens, 
op. cit. 



lecture de la critique des erreurs commises par les Britanniques lors de leurs essais 
de rationalisation des droits de propriété en Inde36. 

Deuxièmement, il est incorrect d’attribuer à Maine la confusion entre gestion 
collective des ressources et indivision, voire indistinction, des droits de propriété. 
Au contraire, Maine s’intéresse de très près à la façon dont le droit coutumier 
permet d’articuler des objectifs communautaires à la distribution de droits, si ce 
n’est à des individus, du moins à des familles distinctes au sein d’un même village. 
Il en vient même à faire de la régulation de la tension entre l’appropriation 
individuelle et les besoins du collectif la raison d’être même du droit coutumier : 

L’objet des usages ou du droit coutumier n’était pas la famille, mais plutôt les 
relations de chaque famille avec les autres familles d’une part, et avec la 
communauté dans son ensemble d’autre part. 

En nous bornant aux seules relations de propriété, nous voyons que ses droits 
ou (ce qui revient au même) les droits que sa famille a le mark commun sont limités 
ou modifiés par les droits de chacune des autres familles. La propriété est ainsi 
commune, en théorie comme en pratique. Lorsque du bétail paissait sur le pâturage 
commun ou lorsque le chef de famille abattait du bois dans la forêt commune, un 
fonctionnaire, dont la charge pouvait être élective ou héréditaire, veillait à ce que 
la jouissance du domaine commun soit équitable37. 

C’est d’ailleurs pour cette raison que les communautés villageoises de Maine se 
retrouvent dans un lointain écho, les communs ostromiens, à travers la médiation 
des “village republics”. Dans Village-Republics, Robert Wade met en effet les propos 
de Maine en exergue dans un chapitre précisément intitulé « The Village as a 
Corporate Group », où il critique en passant la « disparition » du village comme 
unité dans l’œuvre sociologique de Louis Dumont, qui se focalise sur les relations 
hiérarchiques en son sein38. La persistance de l’intérêt pour les communautés 
villageoises au XXe siècle n’est alors pas que le fait du seul nationalisme indien 
(rappelons-nous le troisième « mythe » dénoncé par Dumont), mais bien d’une 
réalité sociale qui fait encore l’objet d’études aujourd’hui dans la figure des 
« communs ». Cette lointaine filiation avec les communs est d’ailleurs renforcée 
par l’affinité intellectuelle de Maine avec Émile de Laveleye39, économiste belge qui 
s’intéresse de très près aux formes mixtes de propriété que l’on découvre aux 
quatre coins des empires coloniaux à la fin du XIXe siècle40. Laveleye montre avec 
finesse comment l’idée d’une régulation collective des modes d’appropriation 
individuelle n’est pas une contradiction dans les termes, et les exemples qu’il utilise 
sont proches d’exemples classiques de la littérature contemporaine sur les 
communs, ce qui lui a valu d’être mentionné par Elinor Ostrom, qui cite aussi 
Maine dans son travail41. 

                                                 
36 J. S. MILL, « Maine on Village Communities », in J. M. ROBSON, M. MOIR et Z. MOIR (dir.), 
Collected Words, vol. XXX, University of Toronto Press, Routledge, 1990, p. 215-228. 
37 H. S. MAINE, Village Communities., op. cit., p. 79. Nous soulignons. 
38 R. WADE, Village Republics, Cambridge University Press, 1989, p. 4. 
39 Maine salue par exemple l’importance du travail de Laveleye, même s’il n’est pas en accord 
complet avec ses conclusions. Voir H. S. MAINE, Lectures on the Early History of Institutions, 
op. cit., p. 3. 
40 É. DE LAVELEYE, De la propriété et de ses formes primitives, Paris: F. Alcan, 1891. 
41 E. OSTROM et C. HESS, « Private and Common Property Rights », Workshop in Political and 
Policy Analysis, Indiana University, 2007, consulté le 8 septembre 2019. C. HESS et E. OSTROM 
citent la page 252 d’Ancient Law. Dans une liste de références, elles font aussi référence à 



Dans un long passage, Maine décrit d’ailleurs la façon dont les communautés 
indiennes gèrent collectivement l’eau pour leurs cultures. Maine s’intéresse au 
rapport de ces communautés à l’autorité coloniale qui achemine l’eau par des 
infrastructures et avec laquelle elles négocient pour déterminer la somme à payer 
en impôts, avant de répartir de façon autonome, en interne, les droits à l’eau, de 
façon très précise42. Au sein du même développement, Maine réfute l’application 
d’une logique contractualiste et « individualiste », pour expliquer la dynamique à 
l’œuvre dans la répartition des droits d’exploitation de l’eau43. Qui plus est, il y a 
bien connexion entre l’administration coloniale (qui prend la relève du 
gouvernement Moghol) et les locaux, d’une part, et hiérarchisation au sein du 
groupe social indien d’autre part, puisqu’il se dote de représentants, de 
gestionnaires, etc., autant d’éléments déjà présents dans la description sommaire 
que Maine propose de la communauté villageoise dans Ancient Law. Notons encore 
une fois, avant d’en tirer les conclusions dans la partie qui suit, que Maine associe 
de près la communauté villageoise à la famille élargie et à sa structure interne, dans 
laquelle chaque individu possède un statut, soumis à l’autorité du chef de famille, 
l’équivalent du pater familias romain. 

Enfin, un argument, peut-être de prime abord simpliste, consisterait à dire que 
Maine n’emploie jamais le vocabulaire de l’ontologie sociale dont Louis Dumont 
est si familier. Cela ne suffit pas en soi à dire que Maine n’est pas coupable de 
l’essentialisation dont on l’accuse. Toutefois, cela permet de souligner que Maine 
n’est en définitive rien de plus qu’un théoricien du droit qui s’inspire de certaines 
des observations sociologiques, anthropologiques, ou encore ethnographiques, de 
ses contemporains. Son argument est celui d’un comparatiste, qui entend déceler 
des schémas récurrents parmi les institutions dont lui paraissent descendre les 
institutions de nombreux peuples européens (mais pas au-delà). Les contemporains 
de Maine ne s’y sont d’ailleurs pas trompés en créant pour lui la première chaire 
de droit comparé à Oxford, qu’il occupera à son retour d’Inde. 

Comme nous tâcherons de le montrer dans la prochaine et dernière partie de 
cet article, il ne s’agit cependant pas de plaider une forme de négligence chez 
Maine, qui aurait eu le malheur de s’aventurer sans le savoir dans le domaine de 
l’ontologie sociale. On s’intéressera plutôt à un malentendu, peut-être davantage à 
la faveur de Maine, entre le langage juridique et ses catégories d’une part, et celui 
de l’ontologie sociale que manipule Louis Dumont d’autre part. 

III. L’ORIGINE DU MALENTENDU : LA COMMUNAUTÉ VILLAGEOISE COMME 

CORPORATION 

A. La communauté villageoise comme propriétaire ? 
Comme nous l’avons déjà évoqué, Maine situe sa description de la communauté 

villageoise au sein d’une double histoire : celle, tout d’abord, de l’évolution des 
sociétés dites indo-européennes du « statut » au « contrat » et celle, secondaire en 

                                                 
É. de LAVELEYE, Primitive Property ; Translated from the French of Émile de Laveleye by 
G. R. L. MARRIOTT, Littleton, CO : F. B. Rothman, 1985, Reprint of 1878 edition. Leur 
connaissance de Maine et Laveleye leur vient vraisemblablement de l’ouvrage de Paolo Grossi, 
op. cit. 
42 H. S. MAINE, Village-Communities, op. cit., p. 109-110. 
43 Ibid., p. 110-111. 



termes de généralité, de l’individualisation progressive des droits de propriété par 
leur détachement d’un collectif, la communauté villageoise qui est en fait une 
institutionnalisation de la famille élargie. Ce dernier point est d’une grande 
importance, puisque la famille élargie, à l’image de la famille romaine placée sous 
le pouvoir de l’institution de la patria potestas, possède bien une structure 
hiérarchique interne et qu’elle s’intègre à un ensemble externe plus large qu’elle-
même. C’est ce fait précis qui nous servira de point d’appui pour contester l’idée 
que rendre la communauté villageoise « propriétaire » implique de la réifier et de 
faire de ses membres des copropriétaires indistincts. 

Néanmoins, notons tout d’abord que le lien entre la communauté villageoise et 
la famille élargie est établi par Maine au moyen d’une fiction juridique qui permet, 
malgré les ajouts extérieurs, les conquêtes, les migrations et d’autres évolutions, de 
continuer à considérer la communauté villageoise comme descendant d’une famille 
originelle44. Cette fiction rend performative l’idée que la communauté villageoise 
forme un tout cohérent. Ce tout n’est toutefois pas dénué de parties : la 
communauté est en effet elle-même constituée de sous-unités, des familles élargies, 
qui sont « propriétaires » de leur terre collectivement, tout comme la communauté 
villageoise est propriétaire d’un territoire qu’elle gèrerait en commun, au moyen 
de coutumes régulant, entre autres choses, l’exploitation des ressources, 
notamment de la terre45. 

Cette analyse, qui distingue les parties au sein du tout de la communauté 
villageoise, ne permet toutefois pas de substituer immédiatement une vision 
« structurale » à une vision « substantialiste » comme le souhaiterait 
Louis Dumont. Au contraire, il paraît presque naturel de conclure que cette vision 
substantialise la communauté villageoise et les familles qui la composent, en 
attribuant la propriété à un collectif et non aux individus. L’idée même qu’un 
collectif puisse être propriétaire semble en faire une « chose en soi » dans les 
termes de Dumont, et l’on retrouve cette critique chez un contemporain de Maine 
comme Mill, à la différence près que ce dernier ne l’adresse pas à Maine46. 

La communauté unie est ainsi propriétaire d’une terre indivisible, ce qui a pour 
conséquence que les membres de la communauté sont tous des copropriétaires en 
indivision. Dans l’indivision, si l’individu est bien théoriquement propriétaire 
d’une part du tout, la part de chacun n’est pas individualisée avant le partage et la 
fin de l’indivision. La chose possédée est donc un tout indivisible qui, dans le cas 
spécifique de la communauté villageoise, ne pourra jamais faire l’objet d’un 
partage. En effet, la terre possédée en indivision par les membres de la communauté 

                                                 
44 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 365. 
45 Ibid., Village-Communities, op. cit., p. 79 : Tandis que [les] actes [du père de famille] 
échappaient à tout contrôle concernant les autres membres de sa famille, le tissu de ses relations 
avec les autres chefs de famille était bien plus complexe. L’objet des usages ou du droit coutumier 
n’était pas la famille, mais plutôt les relations de chaque famille avec les autres familles d’une 
part, et avec la communauté dans son ensemble d’autre part. 

En nous bornant aux seules relations de propriété, nous voyons que ses droits ou (ce qui revient 
au même) les droits que sa famille a le mark commun sont limités ou modifiés par les droits de 
chacune des autres familles. La propriété est ainsi commune, en théorie comme en pratique. 
Lorsque du bétail paissait sur le pâturage commun ou lorsque le chef de famille abattait du bois 
dans la forêt commune, un fonctionnaire, dont la charge pouvait être élective ou héréditaire, 
veillait à ce que la jouissance du domaine commun soit équitable 
46 Voir note 36. 



ou de la famille élargie est fréquemment inaliénable, ce qui renforce, quoiqu’à tort, 
l’impression qu’il existe un propriétaire d’un niveau supérieur à celui des individus. 

De l’idée qu’il existe un tout indivisible possédé par aucun des membres 
individuels d’une communauté mais uniquement par le tout qu’ils forment à l’idée 
que la communauté est elle-même une entité réelle propriétaire de ce tout, il n’y a 
qu’un pas. Le chaînon manquant est en effet l’idée que quelque chose « émerge » 
du rassemblement des parties au sein d’un tout, qui n’est pas réductible aux 
propriétés (polysémie bien commode) de ses parties. Ce qui émerge, c’est 
« l’individu collectif », décrit et critiqué par Vincent Descombes47. 

Si cette description prête légitimement le flanc à une critique comme celle de 
Dumont, elle change de nature si l’on s’abstient de projeter sur la communauté 
villageoise une vision atomistique qui ferait de l’individu réel le propriétaire d’un 
domaine exclusif et qui rendrait nécessaire l’existence d’un individu collectif réel 
pour être propriété de la communauté villageoise. Or, comme nous le verrons, des 
arrangements juridico-institutionnels spécifiques permettent d’éviter cet écueil. 
C’est notamment le cas de la corporation que Maine cite comme analogue de la 
communauté villageoise, parmi d’autres institutions comme les trusts. Néanmoins, 
avant d’en explorer les implications, il importe de comprendre à grands traits le 
problème que le concept d’individu collectif pose et quelle peut être une réponse 
structurale à ce problème. 

Dans le cadre proposé par Vincent Descombes, la déconstruction du mythe de 
l’individu collectif n’implique pas de laisser de côté la spécificité du groupe social, 
qui semble effectivement posséder des propriétés distinctes des propriétés 
individuelles de ses parties. En d’autres termes, un individualisme radical n’est pas 
nécessairement le corrélat de la déconstruction de l’individu collectif. Toutefois, 
Vincent Descombes nous invite à substituer un holisme « structural » au holisme 
« collectiviste » qui repose justement sur la même erreur double qui consiste à 
réifier la communauté villageoise d’une part, et à voir dans les membres qui la 
composent une masse indistincte, sans structure48; erreur qui est directement liée 
à une vision collectiviste de la propriété, qui, au lieu d’être un système commun de 
gestion des ressources, est bien la propriété d’un collectif transformé en substance 
autonome. 

Pour ce faire, Descombes remonte à la racine d’une erreur logique. Suivant 
Frege, il nous rappelle que la relation d’inclusion d’une partie à un tout diffère de 
celle d’un élément individuel à une classe49. Un orchestre est une totalité non pas 
en ce qu’il rassemble des éléments d’une même classe (les musiciens), mais 
précisément parce qu’il a une structure, qui est faite de relations préétablies entre 
des parties, dont les rôles peuvent être occupés par des individus différents. 
L’individu lui-même vient occuper une place au sein d’une communauté déjà 
constituée : le tout n’est donc pas un simple agrégat d’individus, mais bien composé 
de parties dont les relations sont déterminées par une « constitution ». 
Particulièrement dans le cas d’un groupe social, la constitution est ce qui donne au 
groupe sa forme, en organisant ses différentes parties entre elles, permettant au 
groupe de conserver son identité malgré la succession des individus en son sein. 

                                                 
47 Voir par exemple V. DESCOMBES, « Les individus collectifs », Revue du MAUSS 18, no 2, 2001, 
p. 305‑37. 
48 Voir V. DESCOMBES, Les institutions du sens, op. cit., chap. 14. 
49 Ibid., p. 138. 



Reprenons l’exemple de Descombes, inspiré de la Métaphysique d’Aristote 
(1043b) : c’est une erreur de voir la syllabe « BA » comme composée d’une matière, 
le A et le B, et d’une forme « BA » qui viendrait s’y ajouter. La syllabe est seulement 
composée de ces deux lettres, mais « prises dans cet ordre »50. C’est la structure, un 
rapport prédéterminé entre des parties, qui fait la syllabe : ce n’est pas une forme 
extérieure aux composés individuels, ni les seules propriétés de ces mêmes 
composés. La forme est ce que l’on appelle pour les groupes sociaux leur 
constitution : 

Le concept de forme qui nous intéresse ici, pour une analyse des totalités 
symboliques, n’est pas celui qu’on peut traiter comme une qualité de la chose. 
Donner une forme signifiante, ce n’est pas façonner un matériau, c’est donner un 
ordre à des unités qui ont par elles-mêmes des contours (shape) ou une 
morphologie. La forme est une unité d’ordre, pas une unité de vie ou d’être 
substantiel51. 

Dans ce cadre, les individus n’ont rien d’atomes dont les seules propriétés, par 
leur réunion dans un même ensemble comme des grains de riz dans un bocal, 
produiraient l’entité « communauté ». Ladite communauté est composée de 
parties, de fonctions que les individus occupent et qui leur confèrent des statuts, 
comme c’est le cas des membres de la famille romaine sous la patria potestas ou des 
membres de la communauté villageoise décrite par Maine. Comme nous le verrons 
dans ce qui suit, l’analogie que ce dernier propose entre la communauté villageoise 
et la corporation est une manière de rendre compte de cette situation, dans le 
langage juridique, dont la subtilité semble avoir échappée à Louis Dumont. 

B. La communauté villageoise comme corporation et son patrimoine 

Pour le dire brièvement, la communauté villageoise est pour Maine l’expression 
parfaite d’une forme de propriété qui n’est pas exactement collective dans le sens 
d’opposée à individuelle, mais qui est plutôt représentative d’une forme de gestion 
patrimoniale d’un fonds commun par un groupe. Afin de mieux le comprendre, 
reprenons tout d’abord la définition que Maine propose de la communauté 
villageoise : 

La communauté villageoise prend, dans sa forme la plus simple, l’aspect d’une 
assemblée de copropriétaires, un ensemble d’individus apparentés possédant un 
domaine en commun. La communauté est toutefois davantage qu’une confrérie 
d’individus liés par le sang ou qu’une association de partenaires. C’est une société 
organisée qui, au-delà d’assurer la gestion d’un fonds commun, manque rarement de 
s’occuper, grâce à une équipe complète de fonctionnaires, du gouvernement, de la 
police, de l’administration de la justice et de la répartition des impôts et des charges 
publiques.52 

La communauté villageoise est donc, dans sa forme « la plus simple », 
constituée des membres d’une même famille élargie, réelle ou fictionnelle. La terre 
et les ressources qui appartiennent à la communauté sont alors un « fonds 
commun » dont les « copropriétaires » partagent la responsabilité. Le terme de 
« fonds » prend ici un sens fortement juridique, puisque ce fonds n’est autre que le 
patrimoine commun des membres de la communauté, dont le chef de famille ou de 

                                                 
50 Ibid., p. 169. 
51 Ibid., p. 177. 
52 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 262. Nos italiques. 



village assure la gestion au plus haut niveau, assisté toutefois d’autres membres qui 
occupent leurs propres positions. C’est ce qui explique qu’aucun d’entre eux, y 
compris le chef de famille, n’est propriétaire au sens fort. Bien sûr, le chef de famille 
a des prérogatives supérieures à celles des autres membres, mais il n’est pas autre 
chose que le légataire universel d’un patrimoine dont la gestion est transmise de 
génération en génération à l’ensemble des membres de la famille élargie ou du 
village. Par conséquent, aucun membre, pas même le chef de village, n’est 
propriétaire du fonds commun au sens moderne d’un propriétaire absolu et 
exclusif. Chacun a effectivement des droits individuels d’exploitation des 
ressources sur le territoire de la communauté, à la condition expresse que cette 
exploitation respecte l’impératif de préservation du fonds. 

Certes, la description par Maine de la communauté villageoise ne justifie pas à 
elle seule cette lecture patrimoniale de sa constitution. Néanmoins, ce portrait, 
certes fort succinct, s’insère dans un long raisonnement, courant sur plusieurs 
chapitres d’Ancient Law au-delà des lignes critiquées par Louis Dumont, et 
consacré à l’histoire de l’évolution des formes de propriété. Au chapitre VI 
d’Ancient Law, Maine commence par remarquer que le concept même du testament 
(« will »), qui implique la liberté individuelle de disposer de ses biens après sa mort, 
n’existe pas dans les sociétés primitives, et demeure une création moderne pour la 
plupart des systèmes juridiques. Dans les sociétés prémodernes voire 
« primitives », selon Maine, la passation de l’héritage n’a rien à voir avec la 
transmission des biens d’un propriétaire absolu à un autre, mais bien plutôt avec la 
transmission du statut de gestionnaire d’un fonds appartenant à la famille élargie 
à un nouveau « chef de famille ». 

On retrouve ici le modèle décrit ci-dessus, que Maine analyse par analogie avec 
les règles de transmission du patrimoine, qui persistent en partie même avec 
l’individualisation et l’absolutisation de la propriété. Hériter est en effet se voir 
transférer un ensemble de « droits et de devoirs » que Maine décrit en faisant usage 
du concept d’universitas juris, « université (ou faisceau) de droits et de devoirs », 
qu’il définit comme suit : 

Une universitas juris est une collection de droits et de devoirs réunis par le seul 
fait d’avoir appartenu à une même personne à un moment donné. C’est comme 
s’il s’agissait de l’accoutrement juridique d’un individu déterminé. Il n’est pas 
formé par le groupement de n’importe quels droits et n’importe quels devoirs : il 
ne peut être constitué qu’en rassemblant tous les droits et tous les devoirs d’une 
personne particulière. Le lien qui unit ainsi cet ensemble de droits de propriété, 
droits de passage, droits à des legs, devoirs d’exécuter certaines tâches, les dettes, 
l’obligation d’indemniser les torts causés – ce lien qui réunit toutes ces 
prérogatives et ces devoirs et qui en fait une universitas juris – doit son existence 
au fait d’être rattaché à un individu qui peut les exercer. Sans ce fait essentiel, il 
n’y a pas d’université de droits et de devoirs53. 

L’universitas juris est un ensemble complet aussi bien qu’insécable de droits et 
devoirs, dont le lien provient de leur connexion à un individu spécifique. C’est cet 
ensemble que l’individu reçoit lors de l’héritage, décrit alors comme une 
« universal succession » ou « succession to a universitas juris ». Maine met l’accent 
sur les devoirs qui composent ce « faisceau », qui peuvent « excéder » les droits54. 
C’est pourquoi devenir gestionnaire d’un patrimoine par transmission d’une 
universitas juris ne revient pas à devenir le maître absolu d’une chose. Le chef de 

                                                 
53 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 178. 
54 Ibid., p. 179. 



famille ou de village devient le gardien d’un fonds commun qui est confié à chaque 
génération au nom des générations précédentes et pour les générations futures. 
Cela explique que l’héritier ne puisse pas originellement « passer outre les droits 
[claims] de sa parentèle55 ». 

Le droit romain contient de nombreux échos de cette communauté villageoise 
originelle, puisque l’universitas juris peut être transmise à un « groupe de 
personnes » et non nécessairement à un individu seul56. Ce principe patrimonial 
s’exprime au sein même de l’institution de la patria potestas : le paterfamilias, s’il a 
des « droits étendus », a des obligations « tout aussi étendues » car il n’est qu’un 
« officier public », le « représentant » de la « Famille ». C’est ici que Maine propose 
une série de comparaisons avec d’autres institutions, notamment la corporation et 
le trust, qui lui servent d’analogues pour comprendre la nature de la communauté 
villageoise. 

La famille de la communauté villageoise, la famille élargie de la Rome antique 
ainsi que de l’Inde contemporaine est en effet comme une corporation pour Maine. 
C’est même une corporation qui ne « meurt jamais »57. Plus précisément, Maine 
considère que ces formes de corporations correspondent à la corporation aggregate 
du droit anglais, que l’on opposera alors à la corporation sole58. Alors que la 
corporate sole, dont l’exemple paradigmatique est le statut de roi qui passe d’un 
individu physique à un autre sans que la fonction elle-même soit interrompue, voit 
toujours une personne naturelle occuper une fonction, la corporation aggregate est 
bien un regroupement d’individus autorisés à être dotés, en tant que groupe, du 
statut de personne juridique. 

Pour Maine, seule la corporation aggregate est la « véritable » corporation59, 
mais ces deux formes institutionnelles ont pour point commun d’assurer la 
continuité de l’existence d’un corps supra-individuel malgré le changement voire 
la disparition de ses parties. Cette continuité a une finalité qui, dans le cas de la 
communauté villageoise, est le maintien de la terre au sein d’une même 
communauté et son exploitation durable dans le présent et à travers les 
générations. Le lien entre communauté villageoise, corporation et universitas juris 
n’est pas mieux exprimé que par la définition succincte proposée par 
Ernst Kantorowicz dans Les deux corps du Roi : « l’universitas […] est définie par le 
caractère successif de ses membres »60. Mikhaïl Xifaras commente d’ailleurs 
comme suit cette définition pour la lier à la notion de patrimoine et à sa 
transmission : le patrimoine est « l’ensemble des biens d’une personne considérée 
comme formant un tout », il est un « complexe de normes juridiques » et donc 
« l’expression type d’une espèce surprenante d’êtres juridiques – l’universitas juris 
[…]61 ». 

Cet être juridique assure la continuité d’une communauté, qu’il s’agisse d’une 
ville, d’une université ou de ce que l’on appelle aujourd’hui une entreprise, à 

                                                 
55 Ibid., p. 177. 
56 Ibid., p. 181. 
57 Ibid., p. 185. 
58 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 187. 
59 Ibid., p. 187. 
60 E. KANTOROWICZ, Les deux corps du roi : essai sur la théologie politique au Moyen Âge, Paris, 
Gallimard, 1989, p. 220. 
61 M. XIFARAS, La Propriété. Étude de philosophie du droit, Paris, PUF, 2004, p. 201-202. 



travers la succession des générations, en affectant un ensemble de biens à un but, 
c’est-à-dire en constituant un patrimoine. En effet, comme le rappelle 
Mikhaïl Xifaras, le patrimoine est « une volonté objectivée dans une masse de 
biens, la cause qui préside à la réunion de ces biens en une même masse, leur 
affectation62 ». Corrélativement, les droits de l’administrateur du patrimoine et des 
autres membres de la communauté ne correspondent en rien à « l’exercice d’un 
droit subjectif absolu, déterminé par la seule volonté de son titulaire ». Ils 
répondent en fait à une « finalité » qui leur est « constitutive » et qui est double, 
puisqu’elle articule deux impératifs complémentaires : conservation et gestion63. 
Les membres de la communauté n’ont, toujours selon Mikhaïl Xifaras, « ni des 
droits à, ni des droits de, mais des droits pour le point d’appartenance », la finalité 
interne du patrimoine64. 

L’analogie avec le trust, auquel Maine fait aussi référence, rend encore plus 
sensible la nature patrimoniale de la structure qu’est la communauté villageoise65. 
Le trust, établi par un propriétaire potentiellement défunt, distribue des rôles entre 
gestionnaires et bénéficiaires, qui ont tous des droits d’exploitation voire 
d’aliénation sur un ensemble de ressources, sans qu’aucun ne soit propriétaire. 
L’ensemble des gestionnaires et des bénéficiaires est lié par un statut qui n’a de 
sens qu’en rapport à la finalité constitutive du trust, qui n’est autre que 
l’assignation d’un ensemble de ressources à un but spécifique. La fondation d’art 
ou toute forme de charitable trust permettent d’avoir une idée plus précise de ce 
procédé. 

Tout ceci s’applique à la communauté villageoise, puisque ses membres ont 
certains droits individuels d’exploitation des ressources de la communauté, voire 
des droits liés à la gestion même du patrimoine, sans pour autant avoir des droits 
comme celui d’en aliéner les parties fondamentales66. Qui plus est, la dichotomie 
entre propriété collective et propriété individuelle ne s’applique pas ici, surtout au 
sens où il existerait des droits du collectif en tant que tel, réifié comme a pu l’être 
la communauté villageoise selon Dumont. En effet, en suivant Mikhaïl Xifaras, il 
est possible d’affirmer que la conception patrimoniale de la propriété est « la 
formule juridique de l’unité du divers », qui prive toute distinction stricte entre le 
propre et le commun de pertinence, le patrimoine étant généralement affecté à des 
intérêts individuels, collectifs, ou mixtes. 

En effet, en suivant la conception patrimoniale développée ici et au moyen de 
l’analogie avec la corporation ou le trust, la communauté villageoise n’apparaît pas 
comme une entité, un tout ayant sa propre existence au-delà de ses propres parties. 
Le « point d’appartenance », la finalité interne du patrimoine selon 
Mikhaïl Xifaras, est donné par une constitution, au sens juridico-politique du 
terme, dont l’essence est double : elle assure la continuité d’un collectif malgré le 
renouvellement de ses constituants d’une part, et leur attribue places et statuts au 
sein de ce même collectif, en déterminant les relations des parties au sein du tout. 
Le « tout » qui émerge n’est pas une entité distincte des relations entre les parties 
qui le constituent, qui sont déterminées par sa constitution, et l’on rejoint ainsi le 
propos de Vincent Descombes, développé ci-dessus. En d’autres termes, l’erreur 

                                                 
62 Ibid., p. 301. 
63 Ibid., p. 289. 
64 Ibid., p. 332. 
65 H. S. MAINE, Ancient Law, op. cit., p. 294. 
66 Ibid., p. 271-273. 



ontologique attribuée à Maine par Louis Dumont n’a pas lieu, à condition que l’on 
tire correctement les conséquences du fonctionnement et des fins de la forme 
corporative. 

CONCLUSION 

Il ne s’agissait pas dans cet article de compter les fautes de chacune des parties, 
d’autant plus que, si l’on peut reprocher à Louis Dumont d’avoir lu Maine quelque 
peu superficiellement, il n’est fait aucun doute que le faux pas ontologique peut 
toujours se faire menaçant. Le propos de Louis Dumont ne saurait pas non plus 
être sorti de l’intention générale de son auteur, qui était de rendre de nouveau 
perceptible l’omniprésence des structures hiérarchiques à l’œuvre dans les sociétés 
occidentales comme en Inde. Louis Dumont nous invite ainsi très justement à ne 
pas manquer de percevoir les relations de pouvoir, d’exploitation, de domination 
et de dépendance qui se cachent derrière le mythe de la communauté autonome, 
schème politico-social récurrent s’il en est. Une certaine romanticisation des 
« communs » ne manque d’ailleurs pas de tomber dans cet écueil, et la leçon de 
Louis Dumont doit être retenue à ce sujet. Toutefois, si l’on peut comprendre le 
manque de précision de sa critique de Maine, qui tâche de viser juste mais se 
trompe de cible, reste que Louis Dumont paraît commettre une série d’erreurs 
répétées par les critiques du holisme ontologique et de la notion « d’émergence ». 
D’une part, la gestion commune des ressources et le collectivisme ne sauraient être 
confondus, et la première ne peut réduite de force à une opposition caricaturale 
entre holisme et individualisme. De fait, l’étude des formes de gestion commune 
des ressources démontre systématiquement, à différentes échelles et époques, à la 
fois le caractère mixte des formes de propriété et le fait que l’appropriation 
individuelle n’en est jamais écartée. D’autre part, il apparaît que le droit, grâce à 
l’attention qu’il porte à la constitution des groupes sociaux et à la complexité des 
pratiques institutionnelles, possède ses propres ressources conceptuelles pour 
éviter une opposition binaire et fondamentale entre holisme et individualisme, au 
fondement d’une opposition de « surface », entre propriété collective et propriété 
individuelle. 





 

Laetitia Guerlain 

Les rapports entre les juristes et la science 

sociale leplaysienne à la Belle Époque (1881-1914) 

860-1939 : moment sociologique du droit ou moment juridique de la 
sociologie ? L’interrogation retenue pour ce volume apparaît avec toute sa 
pertinence pour l’étude de l’un des mouvements précurseurs de la sociologie 
empirique : l’École de Frédéric Le Play (1806-1882), saisie au moment de son 

apogée à la Belle Époque1. Depuis le début des années 2000 en effet, 
l’historiographie a mis en exergue l’investissement proprement stupéfiant des 
juristes au sein de l’École leplaysienne2, par rapport aux autres courants de la 
science sociale naissante. Dans sa thèse de doctorat, Frédéric Audren dresse ainsi 
un impressionnant tableau des juristes repérés au sein de la Société d’économie 
sociale (S.E.S.) ou des Unions de la paix sociale (U.P.S.)3 et remarque que c’est au 
sein de la science sociale leplaysienne que les juristes de la Troisième République 
s’investissent le plus, qu’ils soient professeurs de droit, avocats, notaires ou 
magistrats.  

Malgré l’hostilité de principe affichée depuis Saint Simon par les 
« sociologues » à l’encontre de la science juridique – aversion d’ailleurs partagée 
par Frédéric Le Play lui-même –, cette compénétration des milieux juridiques et des 
mondes de la science sociale ne doit pas surprendre outre mesure. Sous la 
Troisième République particulièrement, la science juridique cherche en effet à 
rénover la méthodologie juridique traditionnelle à partir d’un savoir social4. De 
leur côté, les tenants de la science sociale leplaysienne ambitionnent, après 1870, 
de réinvestir les résultats scientifiques obtenus grâce à la méthode monographique 
mise au point par Le Play en vue d’une réforme morale de la société5. C’est dire 
qu’une rencontre entre les juristes et la science sociale leplaysienne augure 
d’alléchantes promesses pour les deux protagonistes. 

À la question faisant l’objet de ce volume, nulle réponse claire ne saurait dès 
lors être apportée. Au regard des rapports entre la science sociale leplaysienne et 

                                                 
1 Sur Le Play et ses continuateurs, l’étude fondatrice est celle d’A. SAVOYE et B. KALAORA, Les 
inventeurs oubliés. Le Play et ses continuateurs aux origines des sciences sociales, Paris, Champ 
Vallon, 1989. 
2 Voir en particulier le numéro des Études sociales consacré à la question, et spécialement 
F. AUDREN, « Les mondes leplaysiens du droit (1855-1914), ou l’art et la manière d’être un « juriste 
leplaysien » », Les Études sociales, n° 135-136 (Les juristes et l’École de Le Play), 2002, p. 175-213 et 
F. AUDREN et A. SAVOYE, « Index des juristes de l’École de Le Play. Belgique, Canada, France 
(1856-1914). Éléments pour une prosopographie », Ibid., p. 215-237. 
3 F. AUDREN, Les juristes et les mondes de la science sociale en France. Deux moments de la rencontre 
entre droit et science sociale au tournant du XIXe siècle et au tournant du XXe siècle, Thèse Droit, 
Dijon, 2005, p. 287-299. La Société d’économie sociale est la branche mère de l’École 
leplaysienne, en charge de dresser des monographies, tandis que les Unions de la paix sociale, à 
partir de 1870, sont des branches délocalisées de l’École, ayant une vocation plus pratique. 
4 Ph. JESTAZ et Ch. JAMIN, La doctrine, Paris, Dalloz, 2004, p. 139-141. 
5 A. SAVOYE, « Le rapport entre science et action chez Le Play et ses continuateurs (1855-1914) », 
Vie sociale, no 2-3, 1996, p. 9-17. 

1 



 

les juristes, la Troisième République n’est ni franchement un moment sociologique 
du droit, ni complètement un moment juridique de la sociologie. Cette relation 
complexe est en réalité faite d’apports réciproques générant une alliance 
circonstanciée. Reste alors à éclairer les deux volets de ce qui apparaît comme une 
instrumentalisation à double sens. 

LA SCIENCE SOCIALE LEPLAYSIENNE AU SERVICE DES JURISTES 

Au plan des usages de la science sociale leplaysienne par les juristes, la diversité 
apparaît comme le maître mot. Il semble y avoir autant de juristes que de façons de 
se saisir de la sociologie naissante. À l’analyse, deux grandes tendances émergent : 
un premier bloc de juristes envisage assez clairement la science sociale comme une 
arme de combat au service du conservatisme. Un second groupe, en revanche, 
l’appréhende davantage comme un moyen de rénover la science du droit en crise 
en cette fin de siècle, sans que les deux perspectives, d’ailleurs, ne soient exclusives 
l’une de l’autre. Cette scission est topique de la spécificité de la sociologie 
leplaysienne, qui, dans la France traumatisée d’après 1870, ne sépare jamais 
préoccupations sociales ou politiques, et visées scientifiques. 

La science sociale leplaysienne comme arme de combat 

Pour cette première catégorie de juristes, la science sociale leplaysienne sert 
d’appui à la restauration d’une société traditionnelle. C’est ce qui explique 
l’engagement massif des juristes catholiques et conservateurs, voire réactionnaires, 
dans l’École leplaysienne. Ces juristes sont des professeurs des facultés libres de 
droit ou encore des magistrats démissionnaires suite aux épurations de la justice6. 
L’un de ces derniers, Arnold Mascarel, a une formule saisissante pour expliquer 
comment il conçoit, en tant que juriste, la science sociale leplaysienne : il écrit d’elle 
que son objet même réside dans la connaissance de la loi divine, en tant qu’elle 
régit les rapports sociaux7. Les juristes leplaysiens, en somme, décèlent la présence 
divine dans l’ordre naturel des choses. 

Or, la science sociale leplaysienne s’avère précisément très précieuse pour ces 
juristes, en raison de la singularité de sa démarche heuristique, qui se démarque 
très nettement de tous les autres courants de pensée catholiques. Au XIXe siècle en 
effet, la plupart des catholiques se contentent d’asséner la vérité de leur croyance 
sans s’occuper de prouver l’existence de Dieu, lequel se présente comme le point 
de départ naturel de leur réflexion sur le droit. Des prescriptions intemporelles et 
indiscutées de la Loi morale sont déduites des propositions juridiques concrètes 
censées traduire les immuables préceptes divins. Cette démarche logico-déductive 
est celle, par exemple, des catholiques sociaux, tels Henri Lorin qui, lors de la 
Semaine sociale de 1909, souligne nettement que la spécificité de la sociologie 
catholique réside dans l’utilisation de la méthode déductive au service du 

                                                 
6 Sans prétention aucune à l’exhaustivité, citons rapidement quelques noms emblématiques de 
cette tendance : Auguste Béchaux, ancien secrétaire personnel de Le Play et professeur à la 
faculté catholique de Lille, Henri Beaune, magistrat monarchiste démissionnaire et professeur à 
la faculté libre de droit de Lyon ou encore Arnold Mascarel, également magistrat démissionnaire 
et avocat. 
7 A. MASCAREL, La famille et ses lois, Paris, Beauchesne, 1921, p. 36. 



catholicisme8. La même remarque pourrait s’appliquer à l’Action française de 
Charles Maurras9. 

Or, l’École leplaysienne adopte une démarche sensiblement différente. À la suite 
de Le Play, qui ne s’était rallié au catholicisme qu’après en avoir lui – même 
constaté les bienfaits sociaux, elle s’emploie à prouver scientifiquement les 
retombées positives de la religion dans la vie sociale10. C’est alors le rôle de la 
sociologie empirique que de démontrer la nécessité de la Loi morale par le biais des 
monographies. Ce faisant, l’École leplaysienne substitue une méthode inductive à 
la traditionnelle méthode déductive. Loin de se contenter d’affirmer sa conviction, 
elle entend véritablement convaincre. À n’en point douter, il s’agit là d’une 
démarche propre à séduire, dans le contexte anticlérical de la 
Troisième République. Dans la perspective d’un droit naturel classique, il s’agit, par 
la nouveauté de la méthode d’observation, de confirmer les vérités ancestrales 
reçues de la Tradition. 

Autant dire que pour ces juristes néo-traditionalistes, s’approprier la science 
sociale leplaysienne revêt un caractère éminemment militant. La sociologie 
apparaît dès lors comme une arme parmi d’autres pour faire triompher le 
Décalogue. Si cette appropriation combattante se traduit certes par des adhésions 
à la Société d’économie sociale parisienne, elle est nettement plus marquée en 
province. Qu’ils soient magistrats démissionnaires, avocats engagés ou professeurs 
dans les facultés libres de droit, les juristes provinciaux, dans le cadre des Unions 
de la paix sociale, croient fermement au poids de la notabilité pour structurer la 
société. Dans cette perspective, ils s’adonnent à un ensemble d’activités modestes, 
difficilement repérables pour l’historien, qui peuvent se scinder en deux catégories. 

En premier lieu, les juristes provinciaux sont très nombreux à dispenser des 
cours d’économie sociale dans les écoles primaires, estimant que c’est par la 
jeunesse que l’on prépare l’avenir11. Initiative remarquable : les juristes sont là très 
loin de leurs activités habituelles. Délaissant le prétoire ou la chaire, ils se muent 
en apprentis instituteurs. Au titre de cet investissement, il faut particulièrement 
s’attarder sur le cas exemplaire de l’École industrielle et commerciale de la Salle, 
tenue à Lyon par les frères des Écoles chrétiennes. Dans cet établissement se 
déroulent à partir de 1885, à l’initiative d’Henri Beaune, des conférences 
prononcées quasi – exclusivement par des juristes, professeurs à la faculté libre 
(Henri Beaune, Antoine Saint-Girons, Gairal, Savoye, Achille Roux) ou avocats 
(Poidebard, Alphonse Gourd, Saint-Charles, Gaston de Champ, Charles Jacquier, 
Rougé, Langeron, Gabriel Perrin, Lebrun, Germain de Montauzan, A. Balay, 
A. Prenat, Bonnet, Perrin ou l’ancien bâtonnier Toussaint). Les jeunes élèves sont 
initiés à la science sociale au moyen d’un large choix de thèmes12, complétés par 

                                                 
8 A. SAVOYE, « Une réponse originale aux problèmes sociaux : l’ingénierie sociale (1885-1914) », 
Vie sociale, no 8-9, 1987, p. 503. 
9 L. DE MONTESQUIOU, « Les libertés locales devant la Révolution et la tradition », Réforme sociale, 
1904, t. 2, p. 219 (ci-après RS). 
10 Sur le rapport complexe de Le Play à la religion, cf. J.-L. CORONEL DE BOISSEZON, Frédéric 
Le Play face au droit. Une critique de la codification et de la centralisation au XIXe siècle, Thèse 
Droit, Paris, 2008, p. 68 et sq. 
11 A. GIBON, « Unions de la paix sociale. L’action pratique des Unions. Réunion annuelle des 
correspondants et des délégués des divers groupes, le lundi 21 mai », RS, 1883, t. 2, p. 10.  
12 Citons, à titre d’exemples, les thèmes suivants : patriotisme, rapports internationaux, épargne, 
capital, méthode d’observation, coopération, institutions de prévoyance, famille et lois de 
successions, rôle social de la propriété foncière, syndicalisme mixte, assurance contre les 



 

des visites d’atelier13. Toujours à Lyon, des conférences sociales similaires sont 
également organisées à l’École d’apprentissage. À partir de 1889, l’ensemble de ce 
dispositif est dirigé par le magistrat Horace Marion, juge au tribunal civil de la 
capitale des Gaules14. Ce dernier parvient, cette même année, à étendre cet 
enseignement au pensionnat Saint-Louis, des frères de Saint-Étienne, où sont 
enseignées les notions élémentaires du patronage, ainsi qu’à l’institution de la 
montée Saint-Barthélémy, sous la direction d’Henri Beaune15. Au pensionnat 
Saint-Louis, c’est le bâtonnier des avocats de Lyon Gabriel Perrin qui se charge, 
en 1899, d’entretenir les élèves des entreprises menées par l’État contre la famille16. 

La formule inaugurée dans la région lyonnaise recueille manifestement un 
grand succès : les anciens élèves continuent de se rendre aux conférences, à tel 
point qu’en 1890, il s’avère nécessaire de recruter trente-six conférenciers 
supplémentaires17. En outre, plusieurs villes imitent cette initiative des actives 
U.P.S. de Lyon18. Ainsi, à Aubusson, l’avocat Henry Clément dispense chaque 
semaine aux élèves de l’École des Frères un cours d’enseignement civique 
directement inspiré des idées diffusées par la Réforme sociale19. Afin de préparer 
ces enseignements destinés à la jeunesse, l’avocat préconise d’utiliser les Leçons 
élémentaires d’économie politique et d’économie sociale (1886) de l’ingénieur 
leplaysien Jules Michel20, ainsi que les Éléments de droit français d’Ernest Glasson, 
« un des plus remarquables livres de vulgarisation écrits à notre époque21 ». Dans 
la région lyonnaise, Léon Rostaing organise un enseignement similaire à Annonay, 
lequel essaime à Chalon et Roanne, grâce au zèle des frères des Écoles chrétiennes, 
lesquels font par ailleurs rééditer les Leçons de Jules Michel. Des filiales de l’École 
de la Salle s’organisent en outre à Rive-de-Gier, Saint-Chamond ou encore à 
Voiron22. L’avocat Gaston David imite pour sa part cet exemple à Bordeaux, en 
organisant au séminaire un cours d’économie sociale selon la méthode de 
Le Play23 : repris par le professeur civiliste Paul de Loynes, ces conférences 

                                                 
accidents du travail, sociétés de production et de consommation, caisses d’épargne, rôle social 
de la famille, le repos du dimanche etc. 
13 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Lyonnais, Forez et Bresse », RS, 1886, 
t. 1, p. 340 et « Mélanges et notices. L’enseignement social à Lyon », RS, 1888, t. 2, p. 123. 
14 Ibid., p. 255. 
15 Ibid., p. 375. 
16 Ibid., 1899, t. 1, p. 251-252. 
17 Ibid., p. 751. 
18 L’activisme de la région lyonnaise en matière de science sociale a été mise en lumière par 
F. AUDREN, « Comment la science sociale vient aux juristes ? Les professeurs de droit lyonnais 
et les Traditions de la science sociale (1875-1935) », in : D. DEROUSSIN (dir.), Le renouvellement des 
sciences sociales et juridiques sous la IIIe République : la Faculté de droit de Lyon (actes du colloque 
des 4 et 5 février 2004 « La Faculté de droit de Lyon et le renouveau de la science juridique sous la 
Troisième République »), Paris, La Mémoire du droit, 2007, p. 3-50. 
19 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Marche et Limousin », RS, 1888, p. 141. 
20 L’ouvrage est tiré d’un cours dispensé par l’auteur aux apprentis de la maison Gillet, à Lyon. 
21 H. CLÉMENT, « L’éducation nationale. Étude sur l’enseignement civique dans les écoles 
primaires », RS, 1889, t. 2, p. 481. 
22 A. DELAIRE, « L’enseignement social à l’école primaire », RS, 1896, t. 1, p. 868.  
23 Ibid., p. 482-483. Sur l’École leplaysienne en Guyenne, nous nous permettons de renvoyer à 
notre étude : L. GUERLAIN, « Quand les élites se convertissent à la science sociale… Les Unions 
de la paix sociale de Guyenne (1881-1914) », Les Études sociales, n° 147-148, 2008 (Éducation et 
société XIXe-XXe siècles), p. 119-161. 



d’économie sociale ont vocation à être suivies par les élèves et leurs parents, ainsi 
que par les anciens élèves, et doivent faire l’objet de rédactions. Les meilleures 
compositions sont récompensées par des prix distribués par la S.E.S et les U.P.S.24. 
Interviennent notamment dans ce cadre les avocats près la Cour d’appel de 
Bordeaux Jean Brune et Bailby, ou encore les anciens bâtonniers Eugène Bréjon et 
Escoubès25. Le Haut-Languedoc imite cet exemple en 1892, à Mirepoix26, suivi par 
les villes de Dijon et Grenoble, lesquelles calquent leur programme d’enseignement 
sur celui de leur devancière lyonnaise27. En 1899, c’est au tour de l’avocat et 
sénateur d’Ille-et-Vilaine Eugène Brager de la Villemoysan d’organiser en 
Bretagne un enseignement social au pensionnat des frères28. 

En second lieu, à côté de ce prosélytisme destiné à la jeunesse, les notabilités 
peuplant les U.P.S. entreprennent, un peu plus tardivement, de faire de la 
vulgarisation juridique et sociale à destination des ouvriers, même si leur cible 
privilégiée demeure les élites. Des conférences populaires sont ainsi organisées 
dans de nombreuses villes, souvent animées par des juristes. L’idée, lancée dès 1882 
par Auguste Fougerousse29, semble n’être mise en pratique qu’à la fin de la 
décennie. En 1888 en effet, une première initiative en ce sens est due à 
Urbain Guérin, qui entretient les ouvriers du quartier de St Sever, à Rouen, de la 
question du salaire30. Par la suite, ces conférences sont presque toutes assurées par 
des juristes : le professeur à la faculté libre de droit de Lille Charles Grousseau, le 
professeur à l’Institut catholique de Paris Claudio Jannet, ou encore l’avocat à la 
Cour d’appel de Caen Georges Danzas31. L’avocat Henry Clément, à Aubusson, fait 
des leçons résumées une fois par mois au Cercle ouvrier32. À Clermont-Ferrand, 
l’idée est reprise par les avocats Joseph-Marie Maurice Vignancour et 
Henry Clément33. En Bretagne, c’est le jeune avocat Pichelin qui traite de la 
question de l’apprentissage devant un parterre de deux cent ouvriers, tandis que 
son confrère Beneaume vient discourir sur l’épargne34. Le cercle Le Play, fondé à 
Brest à destination des ouvriers, se compose en effet d’un groupe de dix à quinze 
auditeurs venant écouter des conférences calquées sur la trame de l’ouvrage de 
Le Play La Réforme sociale en France (1864) : les cours portent ainsi sur la religion, 
la propriété ou encore sur des questions d’actualité telles que la franc-maçonnerie 
ou le socialisme municipal35. 

                                                 
24 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Guyenne », RS, 1898, t. 1, p. 579. 
25 « Les conférences de Saint-Genès (Bordeaux) », RS, 1899, t. 1, p. 178-179. 
26 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions du Haut-Languedoc », RS, 1892, t. 2, 
p. 944. 
27 « Réunion des correspondants et des délégués des Unions de la paix sociale (12 juin) », RS, 
1898, t. 2, p. 195. 
28 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Bretagne », RS, 1899, t. 1, p. 725-726. 
29 « L’organisation des conférences sociales », RS, 1882, t. 1, p. 548. 
30 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Normandie », RS, 1888, t. 1, p. 140. 
31 Ibid., RS, 1893, t. 1, p. 788-791. 
32 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Marche et Limousin », RS, 1888, t. 1, 
p. 141. 
33 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions d’Auvergne », RS, 1900, t. 1, p. 324. 
34 Ibid., p. 652. 
35 Ibid., RS, 1904, t. 2, p. 305. 



 

L’année 1888, un rapport d’Alexis Delaire atteste l’existence de telles 
conférences populaires, organisées sous l’égide des Unions, à Nantes, Tours, Lille 
et Lyon36. Dans cette dernière ville, des conférences sont organisées en plein 
quartier ouvrier de la Croix-Rousse, souvent dispensées par des juristes37, devant 
un auditoire nombreux, atteignant parfois mille personnes38. À Nantes, c’est 
notamment le juriste Paul Bureau qui se charge d’éduquer les ouvriers à la science 
sociale39. En 1896, les U.P.S. du Nord annoncent vouloir s’occuper principalement 
de la propagande en milieu ouvrier : des conférences traitant de sujets économiques 
et sociaux sont programmées devant les syndicats et les sociétés de secours 
mutuels, et jusque dans les cabarets. Parmi les conférenciers figurent plusieurs 
juristes, tels qu’Auguste Béchaux, l’avocat et professeur de droit public belge 
Jules Van den Heuvel ou encore le professeur lillois Maurice Vanlaer40. Poussant 
plus avant l’expérience, les juristes de l’U.P.S. du Nord dispensent également des 
cours populaires à la sortie des ateliers, suivis par les ouvriers à l’heure du dîner, 
après leur journée de travail : il s’agit notamment de Béchaux, Vanlaer, Selosse et 
le professeur lillois Eugène Duthoit41. Force est de constater, cependant, qu’il s’agit 
là d’ouvriers triés sur le volet. Auguste Béchaux, à Lille, organise ainsi des causeries 
à destination de groupements d’ouvriers du Nord, souvent épargnants (et, par 
conséquent, sans affinités avec le socialisme), appelés les « sociétés de vingt42 ». 
Les Unions vont même jusqu’à fonder des bibliothèques populaires sociales à 
l’intention de ces sociétés d’ouvriers modérés43, installées dans les cabarets et cafés 
lillois44. 

                                                 
36 « La Société d’économie sociale et les Unions de la paix sociale en 1888-1889 », RS, 1889, t. 2, 
p. 142. 
37 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Lyonnais, Forez et Bresse », RS, 1891, 
t. 1, p. 328. 
38 L’auditoire des ouvriers lyonnais, précise la Réforme sociale, n’est pas trié (« Unions de 
Lyonnais, Forez et Bresse. Réunion régionale de Lyon », RS, 1891, t. 1, p. 874). 
39 A. DELAIRE, « La Société d’économie sociale et les Unions en 1890-1891 », RS, 1891, t. 2, p. 10. 
40 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions du Nord », RS, 1896, t. 1, p. 184, « Unions 
de la paix sociale. Correspondance. Unions de Flandre, Artois, Picardie », RS, 1896, t. 1, p. 495 et 
« Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Flandre, Artois, Picardie », RS, 1897, t. 1, 
p. 247. 
41 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions du Nord », RS, 1898, t. 1, p. 260 et 
« Réunion annuelle. Compte rendu général », RS, 1898, t. 2, p. 132. 
42 « Réunion des correspondants et des délégués… », op. cit., p. 190. 
43 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Flandre, Artois, Picardie », RS, 1898, 
t. 2, p. 930. 
44 Ces bibliothèques comprennent des petits traités de questions sociales, des romans sociaux ou 
encore des ouvrages de vulgarisation scientifique, ainsi que des publications patriotiques et 
militaires : la lecture gratuite est permise à tous les consommateurs (« Unions de la paix sociale. 
Correspondance. Unions de Flandre, Artois, Picardie », RS, 1900, t. 1, p. 183). De manière plus 
générale, les cercles d’études d’ouvriers ou d’employés, en augmentation croissante, s’adressent 
en nombre à la Société d’économie sociale pour obtenir livres et matériaux de travail. C’est le 
cas, par exemple, des syndicats indépendants du Nord et du Pas-de-Calais et de ceux de 
Valenciennes, des syndicats du Creusot et de Montceau-les-Mines, de Saint-Quentin, des 
syndicats d’ouvrières à Lyon, du syndicat des employés à Paris, de l’Institut populaire de 
Poitiers, des groupes ou cercles d’études de Lyon, Limoges, Le Havre, Rodez, Valence, Saint-
Chamond, (Vendée), Jaujac (Ardèche), Montaud (Loire), et Choisy-le-Roi (« Unions de la paix 
sociale. Les cercles d’études et leurs bibliothèques », RS, 1902, t. 1, p. 844-845). 



Poussant l’expérience plus loin, Louis Duval-Arnould, à la fin du siècle, organise 
à Paris, dans le quartier de Grenelle, de petites réunions entre ouvriers, tenue chez 
un ancien ouvrier devenu patron. Une dizaine d’ouvriers étudient avec lui des 
questions diverses, comme l’impôt. L’idée présidant cette réunion, qui s’abonne au 
Bulletin municipal officiel, est alors de suivre de près la vie politique municipale. 
L’objectif est clair : pourvoir à l’éducation civique des ouvriers, « un des plus 
grands besoins de notre époque45 », à l’ère du suffrage universel direct qui a 
accordé le droit de vote à l’ensemble des électeurs masculins, sans pour autant les 
éduquer à la citoyenneté. Sous les auspices du Comité catholique de Paris, 
Paul Hubert-Valleroux tâche de former les conférenciers populaires désirant « aller 
au peuple » en apportant avec eux « autre chose qu’un bagage d’utopies ou de 
déclamations antiscientifiques46 ». 

Précisons également que des conférences du même type sont organisées, à 
destination, cette fois, non plus des ouvriers, mais des employés, c’est-à-dire de la 
classe moyenne, dont l’École leplaysienne se préoccupe de plus en plus au tournant 
du siècle. Les U.P.S. de Lyon organisent ainsi des cours d’économie sociale 
hebdomadaires à l’intention de jeunes employés de commerce et de banque de 24 
à 30 ans. Cet enseignement stéphanois est dispensé par l’avocat et docteur en droit 
Jean Masodier, ancien président de la conférence Olivaint47. De la même manière, 
une conférence sociale des employés de commerce est créée en 1897 par les Unions 
du Nord, qui tient ses séances hebdomadaires au siège de l’Office central des 
institutions sociales et charitables, sous la présidence d’Auguste Béchaux48. Au sein 
de ces réunions, les questions économiques et sociales sont examinées à partir du 
Manuel d’économie sociale (1895) de Jules Michel et des Revendications ouvrières en 
France (1894) de Béchaux49. 

Ces quelques exemples suffisent à prouver l’incroyable activisme des juristes 
peuplant les Unions de la paix sociale, qui déploient des efforts aussi considérables 
que variés afin d’éduquer enfants et travailleurs à la science sociale, pour pallier les 
méfaits du suffrage universel direct. Ces diverses tentatives des autorités sociales 
leplaysiennes témoignent du caractère structurant que revêt le modèle de la 
notabilité à leurs yeux. Ces juristes-là sont des conservateurs, attachés aux 
doctrines paternalistes. Tous, cependant, ne partagent pas cet activisme provincial. 
De fait, pour d’autres, plutôt parisiens, la science sociale leplaysienne n’est pas tant 
une arme de combat au service du conservatisme qu’un moyen de rénover le droit 
civil en crise au tournant du siècle50. 

                                                 
45 « Réunion des correspondants et des délégués des Unions de la paix sociale (7 juin) », RS, 1896, 
t. 2, p. 109. 
46 « Conférences d’instruction sociale », RS, 1898, t. 1, p. 183. 
47 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions de Lyonnais, Forez et Bresse », RS, 1897, 
t. 1, p. 410. 
48 « Unions de la paix sociale. Correspondance. Unions du Nord », RS, 1898, t. 1, p. 260. 
49 E. DUPRET-LORTHIOIS, « Les conférences sociales des employés de commerce de Lille », RS, 
1898, t. 2, p. 848-852. 
50 Ch. JAMIN, « Dix-neuf cent : crise et renouveau dans la culture juridique, in D. ALLAND et 
S. RIALS (dir.), Dictionnaire de la culture juridique, Paris, PUF, 2003, p. 380-384. 



 

La science sociale leplaysienne comme moyen de rénovation du droit 
civil 

Il serait manichéen, en effet, de réduire les rapports entre les juristes et la science 
sociale leplaysienne à l’aspect réactionnaire, ou à tout le moins conservateur, 
évoqué plus haut. De fait, certains juristes s’enrôlent en science sociale pour une 
toute autre raison. Ces hommes sont plutôt des rénovateurs, appartenant à la 
mouvance de l’École dite scientifique du droit, qui entend dépasser l’attachement 
servile et exégétique au texte de loi, de plus en plus critiqué sous la 
Troisième République, pour sonder la vie du droit. Dans l’optique de sauver 
l’hégémonie de la science juridique au sein des sciences sociales concurrentes, 
certains de ces juristes novateurs sont à la recherche de solutions pour rénover un 
droit civil en crise, devenu inapte à juguler les conséquences de la révolution 
industrielle. 

À cet égard, tout l’intérêt de la science sociale leplaysienne consiste à leur offrir 
un moyen de vivifier la science juridique en atteignant les sources réelles ou 
matérielles du droit par l’observation. Aussi certains juristes célèbres adhèrent-ils 
aux institutions leplaysiennes, à des degrés divers, tels qu’Auguste Souchon, 
Raymond Saleilles, le commercialiste Edmond Thaller ou encore Ernest Glasson, 
doyen de la faculté de droit de Paris. Ces professeurs, conservateurs modérés, 
s’approprient la science sociale leplaysienne de manière méthodologique, voire 
simplement symbolique. Certains, peu engagés dans le mouvement, se contentent 
de récupérer l’étendard de la méthode d’observation. D’autres nourrissent tout-de-
même leur réflexion des publications leplaysiennes. Les notes infrapaginales des 
manuels écrits par Glasson, par exemple, regorgent de références leplaysiennes. 

Mobiliser la science sociale leplaysienne pour dépoussiérer l’étude du droit : 
certes, mais concrètement, comment cela se manifeste-t-il dans le travail quotidien 
de ces juristes ? Autrement dit, que signifie, pour un juriste, le fait de croiser 
science juridique et science sociale ? À l’analyse, cette posture peut se traduire de 
deux manières différentes. 

Tout d’abord, les juristes peuvent se contenter d’adapter a minima la méthode 
juridique, en s’efforçant d’y inclure une dose d’observation. Les juristes qui croisent 
la route de l’École de Le Play partagent ainsi avec cette dernière un attrait certain 
pour l’histoire du droit et pour le droit comparé. Ces deux disciplines, qui 
permettent à l’École leplaysienne de trouver des contre-modèles au jacobinisme 
français, autorisent les juristes à dépasser leur habituel point de vue philologique. 
Si l’on se concentre sur l’exemple du droit comparé, le voyage est une ancienne 
tradition de l’École leplaysienne : la révélation des solutions, notamment juridiques 
et institutionnelles, menant à la paix sociale aurait en effet eu lieu, pour 
Frédéric Le Play, à l’étranger. Ses nombreux voyages lui auraient permis de se 
mouvoir hors de l’ambiance intellectuelle jacobine française. En outre, en sciences 
sociales, l’observation s’avère l’unique instrument heuristique disponible51. Dans 
ces conditions, les juristes évoluant dans la mouvance de l’École leplaysienne ont 
en commun avec celle-ci le goût du comparatisme, qui permet de sortir de la 
logique déductive pour introduire une dose d’observation dans la science juridique. 
Il n’est donc guère surprenant que les juristes leplaysiens soient extrêmement 
nombreux à adhérer à la fois à la Société d’économie sociale et à la Société de 

                                                 
51 F. SCHULTHEIS, « Le Play : la méthode comparative au service d’une vision normative du 
monde social », Revue européenne des sciences sociales, no 126, t. XLI, 2003, p. 81. 



législation comparée52. Les juristes leplaysiens plaident ainsi pour une perspective 
comparatiste accrue, à une époque où le comparatisme n’est pas encore très 
répandu. Le professeur de droit belge Victor Brants publie, dans cette perspective, 
un important ouvrage constituant un véritable bréviaire du comparatiste : la 
Législation du travail comparée et internationale. Essai d’introduction (1903). Pour 
lui, le comparatisme juridique fait pénétrer dans la vie du droit : en observant sur 
le terrain la manière dont les lois sont appliquées, le juriste délaisse le droit textuel 
pour se plonger dans le droit vécu. Or, pour juger ainsi des effets des législations, 
la monographie leplaysienne est toute indiquée afin de relier les textes à « leur 
milieu physique, historique, social, leur histoire, leur budget par actif et passif et 
les circonstances particulières qui les environnent53 ». 

Toutefois, une seconde solution s’offre aux juristes désirant parvenir à une telle 
alliance entre droit et science sociale, plus radicale. Au lieu d’adapter la méthode 
juridique en y insufflant une dose d’observation, le juriste peut également adopter 
la méthode monographique, en se faisant lui-même « sociologue ». Il s’agit là d’une 
démarche beaucoup plus délicate pour les juristes, davantage rompus au travail de 
bureau qu’à de longues enquêtes de terrain. Cela explique qu’ils aient été à peine 
une dizaine à rejoindre l’aventure des Ouvriers européens (1855 ; 1877-1879) et des 
Ouvriers des deux mondes (1857-1930), et à s’exercer à l’art de la monographie54. En 
la matière, l’initiative la plus remarquable est sans nul doute due à l’avocat aixois 
et professeur à l’Institut catholique de Paris Claudio Jannet. En 1867, il lance en 
effet une vaste enquête sur l’état des familles et les lois de succession, qui se déploie 
sur plusieurs décennies. Ce faisant, il inaugure la première tentative de sociologie 
législative, visant à mesurer les impacts sociaux des dispositions successorales du 
Code civil. 

Cette tentative de sociologie législative se poursuit à partir de 1895 lorsque 
l’École leplaysienne, organise des groupes d’études pratiques d’économie sociale, 
ventilés en plusieurs sections. Il s’agit pour des étudiants déjà titulaires d’un 
doctorat de pratiquer la science sociale auprès de maîtres qualifiés. Or, parmi ces 
groupes existe une section juridique, qui s’assigne comme objectif l’étude des lois 
dans leurs effets économiques et sociaux. Elle est dirigée par Ernest Glasson, assisté 
de l’avocat Louis Duval-Arnould. Il s’agit ici d’étudier les lois d’un point de vue 

                                                 
52 Il s’agit de Georges Picot, Jules Lacointa, Joseph Ferrand, Paul Hubert-Valleroux, 
Victor Brants, Émile Cheysson, Arthur Raffalovich, Auguste Béchaux, Baltazar Bogisic, 
Albert Rivière, Maurice Bellom, Léon Lallemand, Georges Blondel, Albert Gigot, 
Maurice Dufourmantelle, Jules Challamel, Fernand Lepelletier, Raymond Saleilles, 
Paul Nourrisson, Ernest Glasson et Paul Leroy-Beaulieu. Pour de plus amples détails sur ce 
point, nous renvoyons à notre thèse de doctorat (L. GUERLAIN, Droit et société au XIXe siècle. Les 
leplaysiens et les sources du droit (1881-1914), Thèse Droit, Bordeaux, p. 199 et s.). 
53 V. BRANTS, Législation du travail comparée et internationale. Essai d’introduction, Louvain, 
Peeters, Paris, Victor Lecoffre, 1903, p. VII-VIII. 
54 Une rapide recension dans la série des Ouvriers des deux mondes fait notamment apparaître 
les noms suivants : Charles Robert (maître des requêtes au Conseil d’État), V. de Cheverry 
(avocat), François Escard (licencié en droit), Ernest de Toytot (avocat à Nevers), Victor Brants, 
Hippolyte Santangelo-Spoto (avocat et professeur à Palerme), Maximilien Bigot (licencié en 
droit et juge de paix en Corse), Pierre du Maroussem, Claudio Jannet, Émile Savoy (docteur en 
droit et licencié en sciences politiques et sociales) et Charles Génart (juge au tribunal de 
première instance de Namur). Pour la liste complète des auteurs de monographie, cf. A. LORRY, 
« Les monographies des Ouvriers européens (1855 et 1877-79) et des Ouvriers des deux mondes 
(1857-1930) : inventaire et classification », Les Études sociales, no 131-132, 2000, p. 146-164. 



 

externe, et non d’un point de vue logique interne55. Plus tard, en 1911, 
Auguste Béchaux et Auguste Souchon fondent un Cercle d’études pratiques 
d’économie sociale, à destination des étudiants désirant s’initier à une méthode 
d’étude scientifique56. L’année suivante, le Cercle met au programme de ses 
réunions hebdomadaires des travaux pratiques d’enquête monographique, sous la 
direction de Pierre du Maroussem57. 

Ce dernier, précisément, est à même d’amener à l’École leplaysienne de jeunes 
étudiants juristes. Du Maroussem constitue en effet l’exemple le plus célèbre de 
juriste enquêteur issu de l’École de la paix sociale, même s’il prend quelques 
distances avec celle-ci. Or, l’avocat et sociologue renommé de l’Office du Travail 
obtient la création, en 1890 et jusqu’en 1907, d’un cours libre de monographie au 
sein même de la faculté de droit de Paris, traduisant une certaine reconnaissance 
de la sociologie leplaysienne. Pour Pierre du Maroussem, un nouveau monde 
s’ouvre à la doctrine juridique, qui devra désormais se rendre elle-même sur le 
terrain pour procéder à des enquêtes sociologiques : « bientôt, les juristes 
deviendront de hardis explorateurs qui iront poursuivre les découvertes juridiques 
dans les pays d’outre-mer », espère-t-il58. Pour Charles Hardy, docteur en droit, 
c’est une « carrière vaste et un peu nouvelle qui s’ouvre devant les jurisconsultes : 
[…] l’étude du Code civil au point de vue de ses résultats sociaux », qui doit aboutir 
à « signaler les réformes législatives nécessaires pour mettre la loi en harmonie 
avec les besoins économiques59 ». Raymond Saleilles lui-même, quelques années 
plus tard, ne dira pas autre chose : la mission du professeur de droit est avant tout 
de juger la loi d’après ses résultats et de l’apprécier, non plus seulement par des 
procédés de sèche logique juridique, mais par des « constatations expérimentales, 
prises dans la réalité des faits60 ». 

Malgré tout l’enthousiasme de Pierre du Maroussem, qui s’évertue à 
transformer les juristes en anthropologues au sein même d’une faculté d’État, force 
est de constater, cependant, que la méthode monographique pénètre davantage au 
sein des institutions d’enseignement libre (Collège libre des sciences sociales, École 
libre des sciences politiques, etc.) et au sein des facultés libres de droit. Les 
professeurs affiliés au mouvement leplaysien s’efforcent d’initier les jeunes juristes 
à la science sociale, en créant à cet effet des cours d’économie sociale61 
accompagnés de visites dans des usines et, si possible, de travaux pratiques. De 

                                                 
55 A. DELAIRE, « La Société d’économie sociale et les Unions en 1894-1895 », RS, 1895, t. 2, p. 17-18 
et L. DUVAL-ARNOULD, « Les sociologues improvisés et les études pratiques d’économie sociale », 
RS, 1896, t. 2, p. 734-745. 
56 « Cercle d’économie sociale », RS, 1911, t. 1, p. 90 et « L’École de la paix sociale. Échos et 
informations. Le Cercle d’études pratiques d’économie sociale », RS, 1911, t. 1, p. 275. 
57 « L’École de la paix sociale. Correspondance, échos et informations. Le Cercle d’économie 
sociale », RS, 1912, t. 1, p. 94. 
58 « La méthode dans la science du droit. À propos d’un livre récent », RS, 1886, t. 2, p. 524 
(compte rendu du Précis d’histoire du droit français de Paul Viollet, 1886). 
59 « Du rôle pratique des partages d’ascendants », RS, 1895, t. 2, p. 646. 
60 « Les méthodes d’enseignement du droit et l’éducation intellectuelle de la jeunesse », RS, 1902, 
t. 2, p. 872. 
61 Bruno Lazeu de Peyralade à Toulouse, Auguste Béchaux, à Lille ou à Paris (ICP 1904), ou 
encore le juriste belge Victor Brants à Louvain. 



manière encore plus frappante, les juristes proches du mouvement leplaysien sont 
nombreux à fonder des écoles62, parfois rattachées aux facultés libres. 

 L’alliance entre la science juridique et la science sociale passe donc par 
différents biais. Les juristes font des usages variés de la science sociale 
leplaysienne : tantôt méthodologique, tantôt franchement politique. Reste à 
présent à se poser la question inverse : quelle est l’utilité, pour les leplaysiens, de 
recruter des juristes ? 

LES JURISTES AU SERVICE DE LA SCIENCE SOCIALE LEPLAYSIENNE  

Nonobstant leur aversion affichée à l’encontre des juristes, les leplaysiens en 
recrutent un certain nombre, tant le droit leur paraît indispensable à leur dessein. 
De fait, c’est la science juridique, qui, en raison de son caractère prescriptif, 
permettra de peser sur la société. Une fois cette conviction acquise, les 
continuateurs de Le Play instrumentalisent tour à tour les différentes sources 
formelles du droit afin de mener à bien leurs réformes. 

De l’utilité de la science juridique 

La science sociale leplaysienne comporte cette remarquable particularité de ne 
pas seulement se cantonner à des visées descriptives : à l’inverse, elle entend se 
servir de ses résultats pour réformer la société. Or, pour agir véritablement sur cette 
dernière, l’École de la paix sociale comprend assez rapidement qu’elle a besoin de 
cette science prescriptive qu’est le droit : partant, elle a également besoin des 
juristes. Ceux-ci sont en effet dépositaires d’un champ disciplinaire propre, dont ils 
détiennent seuls le vocabulaire et la technique, inaccessibles aux néophytes. Pour 
les leplaysiens, il s’avère donc primordial d’allier la science juridique et la science 
sociale, selon une logique différentielle. Dans un premier temps, le sociologue se 
charge de découvrir des faits supposés objectifs, à travers l’observation 
monographique. Dans un second temps, il appartient alors au juriste de transcrire, 
dans le langage du droit, les prescriptions du sociologue. 

C’est dire tout ce que comporte d’avilissant une telle vision ancillaire de la 
science juridique. Le juriste est ravalé au rang de technicien, propre à suivre 
docilement les injonctions des monographes qui, pour leur part, ont l’honneur 
d’orienter dans l’ombre, mais d’orienter tout de même, la direction prise par la 
société. L’École n’hésite pas à comparer les juristes à des « chirurgiens, chargés de 
faire, dans le corps de nos lois, les incisions et amputations nécessaires63 ». L’École 
de la paix sociale, faisant œuvre de science, et, partant, d’objectivité, définit ce qui 
doit être ou non : aux juristes, qui détiennent le monopole de l’hermétique science 
du droit, de jouer le rôle de simples techniciens au service de la paix sociale. Pour 
traduire cette idée en des termes que François Gény n’aurait pas désavoués, aux 
sociologues le donné, et aux juristes le construit. Si les juristes sont les seuls à 
pouvoir, de par leurs compétences propres, être une force de proposition pour le 
législateur, c’est aux sociologues leplaysiens, néanmoins, que revient la tâche de 
les éclairer quant aux conséquences sociales des mesures qu’ils proposent. 

                                                 
62 L’avocat et professeur Ferdinand Lepelletier, par exemple, créé en 1913 l’École supérieure des 
sciences économiques et sociales. L’idée qui ressort de toutes ces tentatives est de rénover 
l’enseignement du droit, afin de le rendre moins exégétique et plus scientifique. 
63 A. FAVIÈRE, « L’héritage libre », RS, 1907, t. 2, p. 787. 



 

Pourtant, l’École de Frédéric Le Play est initialement très hostile au 
légicentrisme de la Troisième République, préférant la réforme morale à la réforme 
du droit. Reprenant à son compte l’expression d’Hippolyte Taine, les leplaysiens 
vilipendent l’esprit classique des juristes. « Passion de l’unité, de la symétrie, de la 
belle ordonnance64 » : voilà en effet les défauts de la science juridique française, 
prompte à l’abstraction, séduite par un délétère esprit mathématique, géométrique 
et jacobin ; à l’opposé, en somme, des observations impartiales de la science sociale. 
En matière juridique, l’École leplaysienne est mue par une logique de subsidiarité. 
Le recours au droit contraignant, et, partant, déresponsabilisant, ne doit, dans 
l’idéal, intervenir qu’en dernière instance. À l’inverse, l’esprit d’initiative et de 
responsabilité de l’homme doit le pousser à prendre les rênes de la société, œuvrant 
lui-même à la paix sociale. Néanmoins, sous la Troisième République, ce rêve d’un 
pays dirigé par des élites attentives aux besoins sociaux semble de plus en plus 
utopique. Aussi, guidés par l’ambition de réussir à imposer certaines des réformes 
dégagées par l’observation, les leplaysiens, pragmatiques avant tout, vont-ils faire 
usage de la technique juridique que constituent les sources formelles du droit. La 
réforme de la société doit être mise en œuvre par l’instrumentalisation de ces 
dernières, asservies à l’objectif de paix sociale de l’École. La technique juridique, 
en effet, apparaît propre à générer des « transformations matérielles et sociales65 », 
tout en émancipant le droit de toute prétention politique. Quelles sources du droit 
les leplaysiens mobilisent-ils alors ? 

L’instrumentalisation des sources extra-législatives du droit 

Dans sa croisade contre le positivisme juridique républicain, l’École 
leplaysienne affirme ses préférences pour les sources du droit extra-législatives, 
porteuses d’un droit alternatif indépendant des passions politiques. À ce titre, c’est 
prioritairement la coutume qui retient toute son attention. De fait, comme le note 
l’ethnologue Louis Marin au début du siècle, 

 Dans une Société d’économie sociale qui n’est pas seulement une société de 
descriptions sociologiques, mais qui a l’ambition d’agir sur les sociétés, de les 
transformer, de les aider à vivre, il ne peut pas s’agir seulement d’un intérêt 
spéculatif en décrivant des survivances : il s’agit de savoir si on essaiera de les faire 
revivre et comment on s’y prendra pour les maintenir et leur faire remonter le 
courant qui les emporte à la mort66. 

Contre l’idée que le droit se réduit à son visage étatique, les leplaysiens 
affirment, à la suite de Le Play, qu’il est « réductible à son visage pratique ». « Il vit 
et se lit dans les rapports sociaux observables à l’échelle populaire67 ». Droit 
spontané émanant du corps social lui-même, la coutume s’impose par conséquent 
comme une source du droit exprimant le donné, ou, pour reprendre une 
terminologie kelsenienne, le sein. Il s’agit, en somme, d’un mode d’émergence du 
droit se caractérisant par sa pureté. Autant dire que la coutume, pour l’École de la 
paix sociale, représente le droit réel, par opposition au droit légal, artificiel et 

                                                 
64 A. PRINS, « La dette de la science politique contemporaine envers l’œuvre de Le Play », RS, 
1906, t. 2, p. 206. 
65 R. ENCINAS DE MUNAGORRI, « Qu’est-ce que la technique juridique ? Observations sur l’apport 
des juristes au lien social », Paris, Dalloz, 2004, p. 713-715. 
66 « Les survivances dans les provinces françaises », RS, 1905, t. 1, p. 146. 
67 L. ASSIER-ANDRIEU, « Le Play et la critique du droit », Sociétés. Revue des sciences humaines et 
sociales, n° 23, mai 1989, p. 30. 



mensonger. Dieu lui-même aurait inscrit les bonnes coutumes dans la conscience 
des hommes, qui les pratiquent spontanément. Par conséquent, derrière les 
coutumes se cachent la loi divine et le plan de la Providence. En recensant les 
coutumes et usages, la monographie leplaysienne apparaît donc comme le point de 
jonction entre la loi divine et la loi humaine. 

À partir de ce constat, tout l’enjeu, pour les leplaysiens, consiste à restaurer 
l’empire des coutumes dans le droit positif… véritable gageure dans une 
Troisième République légicentriste. Paul Ourliac l’avait bien compris, qui écrivait, 
il y a quelques années, que si la coutume ressortit à la logique sociale, elle a besoin, 
pour exister, d’emprunter la voie juridique68. C’est précisément à cette tâche que 
vont s’atteler les membres de l’École de Le Play : restaurer les coutumes tutélaires 
de la prospérité des peuples, dégagées par l’observation sociologique, grâce à des 
moyens techniques adaptées à la modernité. Pour ce faire, l’École préconise 
essentiellement la mobilisation du réseau des notaires peuplant les Unions de la 
paix sociale afin de muer les bonnes coutumes en usages conventionnels à force de 
les insérer dans les actes de la pratique de manière répétée. Autrement dit, les 
notaires affiliés à l’École sont mobilisés afin de faire perdurer les coutumes et 
usages anciens. Lorsque les clauses insérées dans les contrats deviennent des 
clauses de style, elles se muent en une sorte de coutume. Dès lors, il revient aux 
notaires d’orienter les conventions entre particuliers dans le sens voulu par l’École 
de la paix sociale. En matière successorale par exemple, le notaire se fait fort de 
favoriser des coutumes de transmission intégrale des propriétés paysannes, faisant 
ainsi échec au partage égalitaire forcé issu du Code civil69. 

Un autre moyen pour faire échec au droit issu de la loi républicaine consiste à 
utiliser la jurisprudence, pour assouplir le sens des textes. La mission sociale du 
magistrat l’amène, en tranchant un litige, à rétablir une paix sociale rompue70 et à 
se faire la conscience de la loi ; le porte-parole permanent de l’équité71. Pour 
certains leplaysiens, la jurisprudence peut parfois servir à combattre la loi. Il en va 
ainsi, par exemple, de l’interdiction de la recherche de paternité par l’article 340 du 
Code civil, que la jurisprudence, à l’aide de quelques subtilités juridiques, parvient 
parfois à déjouer72 : ces arguties interprétatives sont nées, explique Albert Gigot, 
d’une « révolte de la conscience des magistrats contre l’interprétation judaïque et 
l’application rigoureuse d’une loi détestable »73. Ce soudain intérêt leplaysien pour 
les potentialités de la jurisprudence provient sans doute, selon une analyse 
convaincante de Katia Weidenfeld74, de l’intervention décisive de quelques-uns de 
ces juristes de l’École dite scientifique du droit au sein de l’École de Le Play. En la 
matière, l’influence du commercialiste Edmond Thaller ou encore de 
Raymond Saleilles semble incontestable. Le premier offre aux leplaysiens, à propos 

                                                 
68 « Réflexions sur l’origine de la coutume », in : P. OURLIAC (dir.), Les pays de Garonne vers l’an 
Mil. La société et le droit, Toulouse, Privat, 1993, p. 273. 
69 Voir, pour un exemple des différents stratagèmes utilisés par les notaires : E. VIGOUROUX, « La 
famille et les lois de succession dans une famille de la Guienne », RS, 1885, t. 1, p. 491. 
70 S. RIALS, « La fonction de juger. Ouverture : l’office du juge », Droits. Revue française de théorie 
juridique, n° 9 (La fonction de juger), 1989, p. 19. 
71 F. BUTEL, « Les légistes et leur influence sur la société française », RS, 1884, t. 1, p. 49. 
72 Sur ces stratégies, nous renvoyons à L. GUERLAIN, Droit et société au XIXe siècle. Les leplaysiens…, 
op. cit., p. 328. 
73 A. GIGOT, « La séduction et la recherche de la paternité », RS, 1902, t. 1, p. 196. 
74 K. WEIDENFELD « La réforme du droit privé dans la Réforme sociale » (1881-1901), Les Études 
sociales, n° 135-136 (Les juristes et l’École de Le Play), 2002, p. 112-116. 



 

de la question de l’assurance-vie, une vision neuve des perspectives ouvertes par 
la jurisprudence, à laquelle se rallient les professeurs leplaysiens à la faculté de 
droit de Paris Auguste Souchon et Ernest Glasson75. De la même manière, Saleilles, 
quelques semaines avant le vote de la loi du 9 avril 1898 sur les accidents du travail, 
vante devant la Société d’économie sociale les mérites de l’innovation 
jurisprudentielle, la jurisprudence procédant en effet par tâtonnements, ceux-ci 
constituant une indispensable garantie d’expérience76. 

Si l’École scientifique du droit parvient ainsi à susciter l’intérêt de certains 
membres de l’École leplaysienne pour la jurisprudence, il n’en demeure pas moins 
qu’une certaine frange des disciples de Le Play se méfie de cette source du droit en 
raison du profil sociologique des magistrats. Depuis la vague d’épuration du début 
des années 1880 – dont ont d’ailleurs pâti nombre de magistrats leplaysiens – la 
magistrature est essentiellement républicaine. Or, affirme Paul Hubert-Valleroux, 
« tant valent les magistrats, tant vaut la jurisprudence et par suite l’innovation »77. 
L’idée dominant la représentation de la justice dans la pensée leplaysienne veut 
que « les réformes sociales valent surtout par l’art de les appliquer »78. Aussi la 
dimension humaine de la justice revêt-elle une importance particulière pour l’École 
de la paix sociale. C’est pourquoi l’alternative jurisprudentielle lui semble trop 
subordonnée aux opinions républicaines des magistrats pour constituer un moyen 
de réforme fiable. Ainsi, par exemple, Jules Michel déplore que la magistrature 
n’enraye pas davantage la propension française au divorce, autorisé depuis la loi 
Naquet du 27 juillet 188479. 

Le ralliement conditionné à l’action législative 

Au tournant du siècle, l’École leplaysienne réalise pleinement que les sources 
du droit extra-législatives – qu’il s’agisse de la coutume ou de la jurisprudence – 
s’avèrent des procédés relevant largement du « bricolage juridique ». À partir de 
la fin du XIXe siècle, l’École de la paix sociale bascule. Face à l’échec des alternatives 
extra-législatives, les disciples de Le Play se résolvent à ce qui leur paraissait 
inconcevable quelques décennies plus tôt : la réforme de la société, dans une 
Troisième République parlementaire, ne pourra se réaliser que par le truchement 
de l’action législative. Elle y était pourtant initialement farouchement opposée, par 
conviction libérale : Auguste Souchon n’écrit-il pas encore, en 1910, qu’« il faut se 
défier un peu de l’État ; les pactes avec lui sont un peu comme le pacte de Faust : 
on y perd une partie de son âme, parce qu’on y perd une partie de sa liberté80 »? 
Attendre passivement des solutions de la loi et de l’État semble aux leplaysiens une 
renonciation de l’homme à sa liberté et à sa responsabilité. En outre, la loi apparaît 
aux leplaysiens comme la source du droit la plus politisée, soumise aux aléas d’une 

                                                 
75 E. THALLER, « La jurisprudence de l’assurance sur la vie et la quotité disponible. Réunion 
annuelle. 5e réunion de travail (24 mai) », RS, 1897, t. 2, p. 877-900. 
76 R. SALEILLES « Société d’économie sociale. Séance du 14 février 1898. Le risque professionnel 
dans le Code civil », RS, 1898, t. 1, p. 634-667. 
77 Le contrat de travail. Étude sur la législation qui règle les rapports entre les patrons et les 
ouvriers de l’industrie, Paris, Arthur Rousseau, 1895, p. 434. 
78 Voir notamment Ch. RENARD, « La loi nouvelle sur les accidents et la fonction sociale du 
juge », RS, 1902, t. 1, p. 695. 
79 « Résumé des travaux du congrès et rapport sur le prix Marie-Jeanne de Chambrun », RS, 1895, 
t. 2, p. 57. 
80 A. SOUCHON, « La situation économique actuelle des petits et moyens industriels et 
commerçants », RS, 1910, t. 2, p. 265. 



vie parlementaire et électorale n’ayant rien de commun avec la recherche 
leplaysienne de la Vérité du droit et des institutions. 

Malgré cette pétition de principe anti-légaliste, le fait est inéluctable : la 
République est en train de mettre sur pied une politique sociale globale, inaugurant 
par là-même un modèle républicain original. Il faut désormais compter avec l’État, 
qui joue un rôle de premier plan en tant qu’instance de réforme81. Aussi, dans cette 
France qui change de visage, l’École leplaysienne mesure toute la vacuité de sa 
prétention à agir sur l’ordre social en se passant du recours à l’État. Débute alors 
une conversion progressive au réformisme légal, qui ne dépare pas, de manière plus 
générale, avec l’attitude des élites sous la Troisième République, lesquelles se 
convertissent massivement au modèle interventionniste82. 

Si les leplaysiens sont prêts à se rallier, fût-ce à leur corps défendant, à l’action 
législative, cette concession ne se fera pas à n’importe quelles conditions. L’École 
leplaysienne mène ainsi une réflexion d’envergure sur les conditions d’un 
interventionnisme acceptable. Affirmant son attachement au principe de 
subsidiarité, elle commence par tenter de définir la mesure de l’intervention 
légitime du législateur, par rapport au domaine de l’initiative privée. Or, dans le 
même temps, les catholiques sociaux, favorables à l’action parlementaire, 
commencent à gagner du terrain au sein de l’École leplaysienne, face aux membres 
catholiques libéraux : aussi les doctrines interventionnistes progressent-elles 
nettement parmi les disciples de Le Play au début du XXe siècle83. 

Parallèlement à cette réflexion doctrinale, les leplaysiens proposent également 
divers moyens tendant à rationaliser la décision politique : la réforme législative ne 
saurait, en effet, être un outil valable de réforme sociale en l’état actuel des 
conditions de sa confection. À ce titre, leurs efforts s’exercent dans deux directions 
différentes. C’est, en premier lieu, le corps électoral lui-même qu’il convient de 
réformer, pour faire en sorte que les parlementaires représentent le plus 
exactement possible les intérêts du pays. Le Parlement doit être un cliché de la 
société et en représenter les forces vives. L’École leplaysienne rejoint, sur ce point, 
le questionnement de tout le XIXe siècle qui, réalisant combien le travail politique 
n’est jamais dissociable de l’exercice sociologique, se demande comment 
« redonner chair à la démocratie »84. Dans cette perspective, les disciples de Le Play 
s’engagent tantôt en faveur de la représentation des intérêts professionnels, tantôt 
en faveur de la représentation proportionnelle des partis, tantôt en faveur du 
suffrage familial. En second lieu, il s’agit pour les leplaysiens d’encadrer la loi, en 
amont comme en aval. En amont, le défi consiste à améliorer sa fabrique : l’École 
leplaysienne formule alors quelques intéressantes réflexions légistiques, à partir 

                                                 
81 Cf. sur ces questions M. LAZAR, « La République à l’épreuve du social », in : M. SADOUN (dir.), 
La démocratie en France, t. 2, Limites, Paris, Gallimard, 2000, p. 313. 
82 G. DUMONT et G. POLLET, « Universitaires et construction de l’État-Providence : la formation 
économique et juridique des élites françaises (1890-1914) », Revue d’histoire des facultés de droit 
et de la science juridique, n° 20, 1999, p. 194. 
83 En témoigne une importante crise interne à la revue leplaysienne, résultant d’un conflit entre 
le catholique social Étienne Martin Saint-Léon et le catholique libéral René de Kerallain, qui se 
solde par des démissions en série. Voir sur ce point L. GUERLAIN, Droit et société au XIXe siècle, op. 
cit., p. 391 et sq. 
84 P. ROSANVALLON, Le peuple introuvable. Histoire de la représentation démocratique en France, 
Paris, Gallimard, 1998, p. 133. 



 

notamment de l’exemple britannique des lois d’expérimentation85, procédé tout à 
fait contraire à la conception française de la loi, générale et abstraite. En aval, la 
gageure consiste à limiter l’éventuelle iniquité de la loi, en introduisant un contrôle 
de constitutionnalité de ces dernières86. 

Désormais partiellement gagnée à l’idée de considérer l’État comme un levier 
acceptable pour faire aboutir les réformes sociales, l’École leplaysienne, au 
tournant du siècle, ne récuse plus que mollement l’intervention législative. Elle va, 
dès lors, surtout tenter de peser intellectuellement sur la fabrique de la loi. La 
Société d’économie sociale fait partie de ces interfaces privilégiées, dont la 
Troisième République a le secret, entre l’État et la société civile, participant ainsi à 
la formulation d’une « méthode législative »87, ancienne dénomination de la 
légistique contemporaine. Elle se positionne d’ailleurs elle-même ainsi. 
Émile Cheysson n’écrit-il pas que  

Ce n’est pas, en dépit des apparences, dans les Chambres que se font en réalité 
les lois. Elles s’élaborent par la presse, les revues, les congrès, en un mot, par les 
organes de l’opinion publique. C’est seulement quand la loi est devenue mûre pour 
traduire l’idée, que le législateur, qui s’imagine la faire, se borne à la cueillir et à la 
conserver par un enregistrement officiel88 ? 

Aussi l’École, ravalant le Parlement au rang de simple enregistreur de réformes, 
entend-elle en réalité éduquer l’opinion publique par le biais de ses monographies, 
outils pionniers d’analyse sociologique89. Appliquée au monde parlementaire, la 
méthode monographique propulse les leplaysiens au rang de promoteurs d’une 
véritable sociologie législative. Monographies de familles comme d’ateliers ont 
vocation à mesurer l’impact des lois, à mettre en exergue leurs éventuels défauts, 
et, in fine, à orienter l’action du législateur. Observatrice impartiale de la société 
dépouillée des oripeaux des passions politiques, l’École leplaysienne se propose, 
par la neutralité des conclusions sociologiques, de fournir une caution scientifique 

                                                 
85 Voir surtout l’ouvrage de l’ingénieur des Mines Léon Donnat (1832-1893), La politique 
expérimentale, paru en 1885, dont les leplaysiens recommandent chaudement les conclusions. 
86 Voir par exemple cette diatribe enflammée de l’avocat Eugène Vigouroux qui, évoquant les 
tribunaux, s’exclame : « qu’on leur soumette une bonne fois la question de la prééminence de la 
Constitution sur la loi, ou de la loi sur la Constitution, et alors seulement on saura si on dort 
toujours aux lits de justice, et si ce suprême rempart du droit et de la liberté, la Cour de cassation, 
aura ou non le courage de hiérarchiser les autorités et de rendre à chaque pouvoir ce qui lui est 
dû » (« La Constitution française et les lois anti-françaises »), RS, 1902, t. 1, p. 821-822. 
87 Ch.-A. MORAND, « Éléments de légistique formelle et matérielle », dans Ch.-A. MORAND (dir.), 
Légistique formelle et matérielle, Aix-en-Provence, PUAM, 1999, p. 23-27. 
88 « Société d’économie sociale. Séance du 9 décembre 1901. L’évolution des idées et de la retraite 
», RS, 1902, t. 1, p. 274.  
89 Le juriste catholique Joseph Charmont, professeur à la Faculté de droit de Montpellier, place 
ainsi la méthode d’observation leplaysienne à la source de l’ouverture du droit aux sciences 
sociales au XIXe siècle : « cette autre cause, c’est l’évolution du droit et de l’économie politique 
vers l’observation sociale. C’est au milieu du XIXe siècle que Le Play inaugure en France dans les 
sciences sociales la méthode d’observation […]. Les Juristes en même temps s’aperçoivent que 
le droit n’est pas seulement une œuvre d’abstraction et de raisonnement, qu’il est mêlé à la vie, 
l’influençant, influencé par elle. Ils s’intéressent de plus en plus à la jurisprudence […]. Ils 
comprennent la nécessité de se renseigner sur la réalité, de s’instruire par les enquêtes, les 
consultations d’intéressés, les statistiques. Des sociétés se constituent pour étudier les réformes, 
aider à l’application des lois, diminuer dans cette application la part de l’injustice ou de l’erreur 
[…]. Ainsi peu à peu cette opinion a pénétré et fini par s’imposer dans le monde des juristes » 
(« Questions pratiques. La socialisation du droit (leçon d’introduction d’un cours de droit 
civil) », Revue de métaphysique et de morale, 1903, p. 392). 



au législateur. Elle se pose, en somme, en guide du Parlement, qui n’aura plus qu’à 
docilement acter la vérité révélée par la science, tâche bien plus gratifiante, à ses 
yeux, que la vulgate des débats parlementaires, parasités par les bruyantes 
apostrophes et les querelles de partis. Pour Émile Cheysson, ce rôle de maturation 
intellectuelle est primordial :  

C’est une illusion de s’imaginer que les lois naissent toutes seules au sein du 
Parlement comme par une génération spontanée. Elles y reçoivent, il est vrai, 
l’estampille officielle et la sanction par la contrainte publique ; mais pour être bien 
faites et pour exprimer, suivant la belle définition de Montesquieu, les rapports 
nécessaires des choses, elles ont besoin d’avoir été préalablement élaborées dans le 
cerveau des penseurs et la conscience des peuples90. 

Pour mener à bien ce dessein, les membres de l’École leplaysienne, en plus de 
l’activité propre de la Société d’économie sociale, infiltrent certains lieux 
stratégiques d’élaboration de la norme, afin de soumettre les conclusions de l’École 
à la discussion publique, et de peser sur les informations relayées au Parlement. 
Nul besoin de s’attarder longtemps sur cet aspect relativement connu : les 
leplaysiens sont légion à adhérer à des institutions para-législatives comme le 
Musée social, l’Office du Travail, la Société de législation comparée, la Société 
générale des prisons ou, dans une moindre mesure, la Société d’études législatives. 
Les enquêtes leplaysiennes bénéficient alors d’une importante diffusion, sur 
certains thèmes emblématiques du mouvement leplaysien : liberté testamentaire, 
bien insaisissable de famille, législation ouvrière etc. Autant d’énoncés qui 
circulent dans les sphères parapolitiques, aboutissant parfois à des mesures 
législatives, intellectuellement tributaires, au moins partiellement, de l’École 
leplaysienne. Il en va ainsi de plusieurs lois protégeant le domicile de la famille (loi 
du 30 novembre 1894 sur les habitations à bon marché ; loi du 12 juillet 1909 
relative au bien de famille insaisissable) ou de quelques textes protégeant l’ouvrier 
(loi du 13 juillet 1906 sur le repos hebdomadaire et loi du 9 avril 1898 relative aux 
accidents du travail). 

Par ce biais indirect, l’École espère s’ériger en guide impartial du législateur, 
pour faire de la législation positive une application de la Loi morale : et ce faisant, 
elle s’affirme alors bel et bien comme une École de la Loi, bien plus que comme une 
École de la coutume, comme l’historiographie la dépeint fréquemment. 
Malheureusement pour elle, l’apparition, au tournant du siècle, de la sociologie 
durkheimienne et du solidarisme contribuera à son déclin. Cette chronique d’une 
mort annoncée trouve son aboutissement en 1914, le premier conflit mondial 
signant la fin de l’âge d’or des juristes leplaysiens. 

                                                 
90 « Les accidents du travail et la pension aux ayants-droits des ouvriers tués », RS, 1898, t. 2, 
p. 322. 





 

Louise Salmon et Marc Renneville 

À la croisée des chemins. 

Le droit et la sociologie chez Gabriel Tarde 

 

Le Droit pénal n’a vraiment été digne du nom 
de Droit qu’à partir du moment où il a fait de 
la Sociologie criminelle sans le savoir1. 

G. TARDE, 1893 

aut-lieu du tourisme en Périgord, cité d’histoire et d’architecture, Sarlat 
peut s’enorgueillir d’être la ville natale d’Étienne de la Boétie. Une 
statue honore sa mémoire, à l’ombre de la place de la Grande Rigaudie 
mais si l’on avance de quelques dizaines de mètres vers le Palais de 

justice, on découvre un marbre sculpté dédié à la mémoire d’un autre natif de 
Sarlat. Pour l’inauguration de ce monument, le 12 septembre 1909 ; 
Ferdinand Buisson s’exprimait, en qualité de député et de Président de la Société 
de sociologie de Paris :  

S’est-il trouvé de nos jours un homme qui, dans les études sociologiques, ait plus 
vigoureusement secoué la torpeur de la pensée traditionnelle, maltraité les 
formules toutes faites, dérangé les habitudes routinières, transformé les 
méthodes, déplacé les points de vue, et, somme toute, amassé les matériaux et 
tracé les grandes lignes d’une science nouvelle ?2 

Le sociologue en question était en fait un magistrat. Il s’agit de Gabriel Tarde 
(1843-1904). Ainsi l’éloge de Tarde par Buisson semble-t-il offrir d’emblée un 
démenti à l’hypothétique incompatibilité du droit et de la sociologie naissante ; à 
moins que Tarde ne soit une figure originale. De fait, il occupe une place singulière 
dans le champ de la sociologie du droit. Tarde fut d’abord un juriste praticien et un 
sociologue du droit, contrairement à Durkheim qui fut d’abord sociologue et 
proposa ensuite des fondements à une nouvelle discipline, la sociologie juridique3. 

Nous proposons ici de revenir sur le parcours et l’œuvre de Gabriel Tarde, qui 
fut à la fois homme de loi et auteur d’une sociologie criminelle originale. 

Trois moments dans la relation de Tarde avec le droit et les juristes de son temps 
émergent. Dans un premier temps, en tant que magistrat, Gabriel Tarde exprime 
un intérêt pour la société notamment au travers de sa pratique de terrain en tant 
que juge d’instruction. Dans un second temps, en tant que criminologue, Tarde 

                                                 
1 G. TARDE, « La sociologie criminelle et le droit pénal. Session de Paris 1893. Rapports. Première 
question », Bulletin de l’Union internationale de Droit pénal, 1893, p. 79. 
2 F. BUISSON, Gabriel Tarde. Discours prononcés le 12 septembre à Sarlat à l’inauguration de son 
monument, Sarlat, Michelet, 1909, p. 99. 
3 P. LASCOUMES, « Le droit comme science sociale », in F. CHAZEL, J. COMMAILLE (dir.), Normes 
juridiques et régulation sociale, Paris, L.G.D.J., 1991, p. 39-49. 

H 



 

acquiert une notoriété qui le rend visible et tend à formuler une sociologie 
criminelle. Enfin, dans un troisième temps, en tant que sociologue, Tarde tente 
d’introduire une dimension sociale au droit en le considérant comme le miroir de 
la vie sociale. Son approche novatrice et sa notoriété acquise le met en contact avec 
des juristes sensibles aux sciences sociales comme Maurice Hauriou pour évoquer 
le plus célèbre.  

GABRIEL TARDE, MAGISTRAT 

De 1875 à 1893, Gabriel Tarde fut un « simple juge d’instruction à Sarlat »4. Si sa 
carrière en tant que magistrat fut discrète et sans ambition, sa pratique 
professionnelle sur le terrain du crime en tant que magistrat instructeur - et 
notamment dans le cadre des transports judiciaires - fut déterminante dans son 
approche du monde social.  

Une carrière silencieuse en tant que juge d’instruction 

Né en 1843 dans l’une des plus anciennes familles du Périgord5, dont le membre 
le plus illustre fut le chanoine astronome Jean Tarde (1561-1636), Gabriel Tarde est 
toujours resté très attaché à Sarlat et au bourg de la Roque-Gageac, où se trouvait 
son manoir familial, son cabinet de travail et sa bibliothèque, perché à mi-falaise, 
en surplomb de la Dordogne. Le jeune Tarde se destinait à une carrière scientifique 
mais il dut composer avec des crises d’ophtalmie qui le détourne de son ambition 
initiale. Il découvre alors Maine de Biran, Cournot, Hegel et les stoïciens. Ayant 
fait son droit à Toulouse et à Paris où il obtint sa licence à l’âge de vingt-deux ans, 
Tarde se fit inscrire au barreau de Sarlat où il commença sa carrière en tant que 
secrétaire assistant du juge de 1867 à 18696. Après avoir été pendant deux ans juge 
suppléant au tribunal civil de Sarlat, il obtint en octobre 1873 le poste de substitut 
de procureur de la République à Ruffec (chef-lieu de canton du département de la 
Charente). En octobre 1875, les désirs de Tarde se réalisent enfin. Il est nommé juge 
d’instruction à Sarlat7. 

Gabriel Tarde vécut ainsi les cinquante premières années de sa vie à l’échelle de 
l’environnement d’une petite ville de province « reculée, réputée retardataire8 » et 

                                                 
4 « Discours de M. Lacassagne », ibid, p. 62. 
5 « M. Tarde appartient à une ancienne famille sarladaise ; en 1298, un Michel Tarde était élu 
membre de la première jurade de notre ville ; le chanoine Jean Tarde fut, au XVIe siècle, 
l’historien du Sarladais ; au XVIIe et XVIIie siècle, des Tarde occupent à Sarlat de hautes fonctions 
dans la magistrature et dans le clergé ; on en retrouve au commencement du XIXe siècle, maires 
de Laroque-Gageac, berceau de la famille ; enfin, le grand-père maternel de M. Tarde, M. Roux, 
est resté longtemps maire de Sarlat. » Union Sarladaise, dimanche 23 décembre 1900.  
6 « Nul ne peut être juge dans un tribunal de première instance ou procureur de la République, 
s’il n’a vingt-cinq ans accomplis, s’il n’est licencié en droit et s’il n’a suivi le barreau au moins 
pendant deux ans, après avoir prêté serment d’avocat. » É. CHARTON, Guide pour le choix d’un 
état ou Dictionnaire des professions, Paris, F. Chamerot, 1851, p. 359. 
7 L’article 55 du livre VI du Code de l’instruction criminelle de 1808 précise l’affectation du juge 
d’instruction par arrondissement ainsi que la durée de son mandat : « dans chaque 
arrondissement communal, un juge d’instruction. Il sera choisi par Sa majesté parmi les juges 
du tribunal civil, pour trois ans ; il pourra être continué plus longtemps ; et il conservera séance 
aux jugements des affaires civiles suivant le rang de sa réception ». 
8 G. TARDE, « Souvenirs de transports judiciaires », Archives d’anthropologie criminelle, vol. 12, 
n° 69, 1897, p. 293. 



de l’étendue du ressort d’un tribunal de première instance de la sixième et dernière 
classe des tribunaux de France où il « s’honorait d’avoir été magistrat pendant 
vingt-cinq ans9. » « Vous vous étonnerez peut-être, me dit-il, de mon immobilité 
prolongée dans la carrière judiciaire […] J’étais d'ailleurs retenu à Sarlat (jusqu'à la 
mort de ma mère en 1891) par des raisons de famille et aussi par un fort attachement 
au sol natal10 ». Par sa profession qu’il choisit dans les pas de ses ancêtres et de son 
père – Pierre Paul Tarde fut lui-même juge d’instruction au tribunal de Sarlat 
jusqu'à sa mort en 1850 –, Gabriel Tarde s’inscrit dans une longue lignée de 
carrières judiciaires.  

Bien que remarquablement longue (Tarde a été renouvelé sept fois dans ses 
fonctions de magistrat instructeur en dépit de la grande épuration de 1883), la 
trajectoire professionnelle de Tarde au sein de la famille judiciaire se déroula sans 
heurt ni surprise dans le décor immuable de son sud-ouest natal11. Ces années de 
service et cette constance dans la magistrature furent gratifiées de la distinction de 
Chevalier de la Légion d’honneur le 14 juillet 1895. Ce n’est qu’en janvier 1894 que 
Tarde quitte le Périgord pour Paris alors qu’il est nommé en directeur de la 
statistique judiciaire au ministère de la Justice. Et il ne démissionnera de 
l’administration judiciaire qu’en janvier 1900 après avoir été nommé professeur 
titulaire de la chaire de Philosophie moderne au Collège de France. 

Suivons à présent notre magistrat sur le terrain du crime au travers de sa 
pratique du transport judiciaire.  

De l’importance de l’expérience de terrain et des détails. La pratique 
du transport judiciaire 

L’institution et les compétences du juge d’instruction sont définies par le Code 
de l’instruction criminelle de 180812. Chargé d’instruire les crimes et délits commis 
sur les dix cantons couvrant l’étendue du ressort du Tribunal de Sarlat13, l’essentiel 
du travail du juge d’instruction Tarde consiste à diriger une enquête judiciaire. 
Dans cette perspective et selon l’article 81, il est compétent pour accomplir tous les 

                                                 
9 « Discours de Fernand Faure », in Gabriel Tarde. Discours prononcés le 12 septembre à Sarlat à 
l’inauguration de son monument, op. cit., p. 16.  
10 « Lettre autobiographique », Revue universelle, n° 112, 1904, p. 333 [Lettre de G. Tarde adressée 
à G. L. Duprat, le 29 janvier 1904]. 
11 Nous n’avons que très peu d’éléments sur la carrière de juge d’instruction de Tarde en raison 
de l’absence d’un dossier à son nom dans la série BB6 des Archives nationales (dossiers 
personnels de magistrats, cartons BB6 485-488 pour la période 1850-1870). Sur la longévité de la 
carrière judiciaire de Tarde, nous renvoyons à J.-C. FARCY, « Quel juge pour l’instruction ? », 
in : J.-J. CLÈRE, J.-C. FARCY (dir.), Le juge d’instruction. Approches historiques, Dijon, éd. 
universitaires de Dijon, 2010, p. 93-124 ; ainsi qu’à sa fiche de carrière dans l’Annuaire rétrospectif 
de la magistrature XIXe et XXe siècle, base de données en ligne réalisée par J.-C. Farcy qui 
présente les carrières et les données d’état civil de l’ensemble de la magistrature française ayant 
été en fonction de 1827 à 1987. 
12 Livre Ier ; chapitre VI, VII, VIII, IX. La fonction de juge d’instruction remplace celle du directeur 
du jury issu de la Révolution.  
13 Le département de la Dordogne est constitué en 1790. L’arrondissement de Sarlat regroupe 
dix cantons : en ordre alphabétique, Belvès, Bugue, Carlux, Domme, Montignac, Saint-Cyprien, 
Salignac, Sarlat, Terrasson et Villefranche du Périgord. 



 

actes d’information qu’il juge utile « à la manifestation de la vérité » afin d’éclairer 
la justice sur les circonstances dans lesquelles le crime a été commis14. 

Le transport judiciaire constitue la première étape cette enquête. L’article 87 du 
Code le détermine ainsi : 

Le juge d’instruction se transportera, s’il en est requis, et pourra même se 
transporter d’office dans le domicile du prévenu, pour y faire la perquisition des 
papiers, effets, et généralement de tous les objets qui seront jugés utiles à la 
manifestation de la vérité15. 

Habitude professionnelle pratiquée pendant ses dix-huit ans d’instruction 
criminelle, la descente sur les lieux d’un crime associa étroitement chez Tarde les 
paysages de son pays natal à ses terrains d’investigation : 

Je reconnais les lieux, presque toujours pittoresques, où ils ont laissé les vestiges 
de leurs méfaits, tâches de sang, carreaux brisés, empreinte de pas16. 

Dans un article rassemblant les « souvenirs épars d’un juge d’instruction de 
province17 », Gabriel Tarde nous livre l’apport majeur à la procédure que 
représente le transport en matière pénale mais, aussi, un véritable plaidoyer en sa 
faveur. Car « c’est surtout en matière criminelle que la justice, pour être bonne, 
doit être prompte18 ». Sur le terrain, l’investigation du magistrat instructeur a en 
effet le mérite d’être plus rapide et donc potentiellement moins sujette aux erreurs. 
En « quelques heures alors (le juge) avance plus sa besogne qu’en quelques jours 
ou quelques semaines au Palais de justice19 ». Dès qu’il est saisi par un réquisitoire 
du procureur, le magistrat Tarde s’empresse de se rendre sur les lieux du crime afin 
de rassembler tous les faits nécessaires à son instruction. Il procède alors à une 
inspection minutieuse des lieux afin de connaître au mieux l’environnement et les 
circonstances dans lesquels le vol a été commis. Stimulé par sa curiosité 
investigatrice et l’intérêt qu’il porte au plus petit détail20, Tarde s’approprie 
rapidement les lieux en « faisant des enquêtes rapides en plein air, prenant des 
renseignements à droite et à gauche, consignant des observations, des croquis des 
lieux, sur un bout de papier, hâtivement, pressé d’atteindre le but par le chemin le 
plus court21. ». 

Menacée en 1897 par un projet de réforme du code de procédure criminelle, la 
pratique du transport criminel risquait d’être supprimée. Pour défendre le transport 
criminel comme matériau de base du travail de magistrat instructeur en matière 

                                                 
14 Sur Tarde et sa pratique en tant que juge d’instruction, nous renvoyons à L. SALMON, 
« Comment saisir le crime ? Vol et voleur face au juge d’instruction et criminologue 
Gabriel Tarde », in : F. CHAUVAUD, A-D. HOUTE (dir.), Au voleur ! Images et représentations du vol 
dans la France contemporaine, Paris, Publications de la Sorbonne, 2014. 
15 Actuellement déterminé par les articles 92 à 94 du code de procédure pénale. 
16 G. TARDE, « Souvenirs de transports judiciaires », op. cit., p. 293. 
17 Ibid. 
18 E. DESCLOZEAUX, Gazette des tribunaux, 4 novembre 1836. 
19 G. TARDE, « Souvenirs de transports judiciaires », op. cit., p. 300. 
20 Selon le principe tardien que le tout est différent de la somme de ses parties, chaque partie, 
chaque trace, chaque indice – aussi infime soit-il – existe en lui-même tout en participant à un 
tout et est donc signifiant en soi. 
21 C’est Tarde qui souligne. G. TARDE, « Souvenirs de transports judiciaires », op. cit., p. 300. 



pénale22, Tarde invoque sa propre expérience : « Sur les deux ou trois cent 
transports criminels que j’ai faits […] presque toujours c’est là que j’ai puisé mes 
éléments décisifs d’information23 ». 

L’apport du déplacement de la justice pénale sur les lieux de la commission des 
infractions se manifeste tant dans cet exercice en plein air que Tarde affectionne 
que dans la recherche méthodique et la conservation systématique d’une multitude 
de traces anodines, d’indices infimes, d’imperceptibles détails24. La récolte de ces 
petits éléments épars, auxquels le juge d’instruction donne une cohérence logique, 
permet à Tarde de construire un raisonnement à partir duquel il procèdera à la 
qualification des faits retenus. La « preuve expertale » caractérise ce raisonnement 
fondé sur l’interprétation de différents éléments matériels25. La science de 
l’observation donne une large part à la déduction et à la capacité du juge 
d’instruction à faire parler les indices. 

Ainsi, de la pratique du transport judiciaire émerge déjà le principe tardien que 
le tout est différent de la somme de ses parties, chaque partie, chaque trace, chaque 
indice – aussi infime soit-il – existe en lui-même, tout en participant à un tout, et 
est signifiant en soi. Les menus détails, les dispositions psychologiques des auteurs 
d’une infraction comme les interprétations qu’en font les juges dans leurs arrêts 
aiguisent l’intérêt de Tarde et éveille son « imagination observatrice26 ». Car c’est 
bien sur le terrain de sa pratique professionnelle que Tarde « voit la vie sociale en 
action et en observe les manifestations avec les yeux de l’esprit27 ». Il y formule ses 
premières intuitions sociologiques. 

De l’instruction aux premières intuitions sociologiques. Le magistrat 
Tarde, observateur de la vie sociale en action 

Trois années d’études en droit et dix-neuf années de pratiques professionnelles 
en tant que magistrat peuvent avoir profondément façonné le mode de pensée et le 
mode de relation au monde du juge Tarde. Dans quelle mesure peut-on postuler 
l’émergence d’une « méthodologie juridique » tardienne durant ces années de 
juridiction criminelle et qu’il appliquera dans ses travaux ultérieurs ? 

Gabriel Tarde fit ses premières observations en matière de vie collective en tant 
que juge d’instruction. Le droit se présenta à lui comme « le miroir intégral de la 
vie sociale28 ». Ainsi, et comme l’appelle de ses vœux Desclozeaux dans son célèbre 
discours de rentrée sur le juge d’instruction en 1836, l’instruction criminelle opérée 
par le juge doit-elle être « un miroir où se réfléchi[t] la réalité ; c’est un devoir qui 
demande pour être accompli plus de talent que n’en exigerait une rédaction savante 
et concise29 ». 

                                                 
22 Pour Tarde, en matière civile cette procédure freine l’efficacité de la justice et réduit de façon 
injustifiée son budget. 
23 C’est Tarde qui souligne. G. TARDE, « Souvenirs de transports judiciaires », op. cit., p. 294. 
24 Ibid, p. 300. 
25 F. CHAUVAUD, Justice et déviance à l’époque contemporaine. L’imaginaire, l’enquête et le 
scandale, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2007, p. 148-152. 
26 « Discours de M. Espinas », in Gabriel Tarde. Discours prononcés le 12 septembre 1909 à Sarlat 
à l’inauguration de son monument, op. cit., p. 51. 
27 Ibid. 
28 G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, Paris, Alcan, 1893, p. 203. 
29 E. DESCLOZEAUX, op. cit. 



 

Ayant instruit de nombreuses affaires, Tarde vit défiler dans son cabinet des 
justiciables de toutes sortes de milieux. Les inculpés avouaient souvent leurs 
forfaits mais, en dépit de la variété des crimes, Tarde constatait qu’ils avançaient 
toujours des motifs de circonstances atténuantes : ils disaient avoir subi l’influence 
de leur milieu. Leur comportement s’expliquait ainsi largement par l’imitation de 
modèles qu’ils avaient sous les yeux. C’est sur ce premier terrain de l’instruction 
préparatoire que Tarde formule, teste, confronte ses intuitions sociologiques, forge 
les convictions qui serviront de base à sa lecture du phénomène criminel : « Il s’est 
aperçu en effet qu’il y avait matière à science dans l’étude des comportements 
criminels30 » Percevant le « caractère éminemment social des recherches d’ordre 
pénal31 », l’observation et l’analyse des comportements des criminels le pousse à 
considérer avec plus d’attention le cas d’espèce, dans sa capacité à reformuler la 
règle, et ainsi à se tourner vers l’individu. 

En tant que juge, Gabriel Tarde a été formé à pratiquer la forme logique du 
syllogisme juridique – raisonnement au sein duquel la prémisse mineure, le cas 
particulier, renforce la prémisse majeure, la règle de droit32. En rapprochant 
l’anthropologie et la sociologie du droit criminel, Tarde prend le parti de plus se 
préoccuper du criminel que du crime et d’individualiser ainsi les questions 
pénales33. Instructif pour Tarde lorsqu’il est considéré comme un aspect singulier 
et néfaste des sociétés34, le crime et son étude réhabilitent le cas d’espèce en tant 
que loupe d’observation du social. De sa mise en pratique ajustée à l’observation 
directe de magistrat instructeur, Tarde va cependant bien plus loin. De son terrain, 
il tire une application théorique de première importance : le droit doit s’étudier 
« comme une simple branche de la sociologie, si on veut le saisir dans sa réalité 
vivante et complète35 ». 

Ainsi, quand le juge Tarde interroge le droit, il ne le fait pas à travers le prisme 
du législateur ou du jurisconsulte, par le biais de la règle normative ou de la 
jurisprudence, mais en scrutant le comportement des consciences individuelles36. 

Dans son manuel pratique du juge d’instruction, Delamorte-Felines considère 
que le magistrat est « appelé à scruter la conscience des témoins, et […] faire une 
étude particulière du genre humain37 ». Le juge Tarde semble bien être pourvu cette 

                                                 
30 J. MILET, « Introduction », in G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, Paris, 
Berg International, 1994, p. 7-9. 
31 G. TARDE, « Avant-propos », in G. TARDE, Études pénales et sociales, Paris-Lyon, Masson-
Storck, 1892. 
32 Sur ce point, nous renvoyons à la thèse de L. SAQUER, Gabriel Tarde et le raisonnement 
juridique. Exercice de sociologie à partir des notions de syllogisme et d'individu, thèse de doctorat 
en sociologie, sous la direction de Bernard Valade, Université Paris Descartes, soutenue 
le 18 avril 2008, 250 p. 
33 G. TARDE, « Observations préliminaires », in G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude 
sociologique, Paris, Alcan, 1894 (1ère édition, 1893), p. 5 ; G. TARDE, « Préface », in R. SALEILLES, 
L’Individualisation de la peine. Étude de criminalité sociale, Paris, Alcan, 1898, p. I-VI.  
34 G. TARDE, « Avant-propos », in G. TARDE, Études pénales et sociales, op. cit. 
35 J. MILET, « Introduction », in G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, op. cit. 
36 É. TILLET, « L’histoire du droit au risque de la sociologie. Éléments de réflexion sur la pensée 
de Gabriel Tarde (1843-1904) », in « Les criminologiques de Tarde », Champ pénal / Penal Field, 
Actes du XXXIVe Congrès français de criminologie, septembre 2004, 2005. 
37 DELAMORTE-FELINES, Manuel du juge d’instruction, ouvrage également utile à tous les officiers de 
police judiciaire et notamment à MM. Les juges de paix, maires et commissaires de police, Paris, 
Chez Alex-Gobelet, 1836, p. 15. 



qualité que lui reconnaît de nombreux contemporains : « il avait l’abord facile et se 
plaisait à scruter, dans des conversations familières, les âmes de ses 
compatriotes38 ». 

C’est bien de la pratique de l’investigation criminelle et de l’instruction 
judiciaire que naissent et sont formulées ses premières considérations sur la société 
qui l’entoure. Du terrain de la pratique du juge d’instruction à son bureau de la 
tour du manoir familial de La Roque Gageac, Gabriel Tarde expérimente, énonce et 
valide sa pensée juridique. Il inaugure une discipline nouvelle : la criminologie. 

GABRIEL TARDE, CRIMINOLOGUE 

Tout en exerçant les fonctions de juge d’instruction au tribunal de Sarlat, 
Gabriel Tarde poursuit une intense activité d’écriture : contes et poèmes, notes de 
lectures diverses, correspondance.  

Son premier ouvrage date de 1879, mais il s’agit d’un recueil de poème de 
jeunesse dont il a très rapidement interrompu la distribution39. Tarde a également 
participé en 1876 au congrès scientifique de France, qui se tenait à Périgueux, en 
produisant une étude sur Maine de Biran. Il a surtout rédigé une douzaine 
d’articles, de 1880 à 1885, pour la Revue philosophique dirigée par Théodule Ribot 
(1839-1916). Cinq de ces articles, parus de 1883 à 1885, traitent de la question 
criminelle. Le premier est un commentaire de la grande édition 1880 du Compte 
général de l’administration de la justice criminelle en France40. Cette édition 
comprenait, pour la première fois, un long rapport relatif aux années 1826 à 1880. 
Alexandre Lacassagne (1843-1924), notamment, l’avait discuté dès 1881, dans la 
Revue scientifique. Le rapport, signé par le Garde des Sceaux de l’époque 
(Gustave Amédée Humbert), a en fait été rédigé par Émile Yvernès (1830-1899), chef 
du bureau de la statistique judiciaire. Ironie du sort, Yvernès occupe alors le poste 
auquel sera nommé, en 1894, Gabriel Tarde, qui rédigera à son tour les rapports des 
années 1891 à 189641. Les autres articles sont plus directement liés à la présentation 
critique des travaux encore non traduits en français de « l’école italienne » de 
criminologie. Tarde entretient depuis 1883 une correspondance avec des confrères 
italiens (Filippo Turati, Napoleone Colajanni, Achille Loria, Enrico Ferri…) dont il 
analyse les travaux pour la Revue philosophique. Massimo Borlandi a bien montré, 
à partir de cette correspondance inédite et de ces travaux, comment Gabriel Tarde 
est passé du statut d’allié (1883 à 1888-89) à celui d’ennemi du courant lombrosien42.  

                                                 
38 « Discours de M. le Docteur Sarrazin », in Gabriel Tarde. Discours prononcés le 12 septembre 
1909 à Sarlat à l’inauguration de son monument, op. cit., p. 19. 
39 G. TARDE, Contes et poèmes, Paris, Calmann Lévy, 1879 et A. LACASSAGNE, « Gabriel Tarde 
(1843-1904) », Archives d’anthropologie criminelle, vol. 16, 1906, p. 514. 
40 G. TARDE, « La statistique criminelle du dernier demi-siècle », Revue philosophique, vol. 15, 
1883, p. 49-82. 
41 Ces textes sont signés, selon l’usage, par le Ministre de la justice alors en fonction, mais Tarde 
les revendique dans le document de présentation de ses titres de candidature à la chaire de 
philosophie moderne au Collège de France, en 1900 ; A. LACASSAGNE, op. cit., p. 535. 
42 M. BORLANDI, « Tarde et les criminologues italiens de son temps (à partir de sa correspondance 
inédite ou retrouvée) », Revue d’Histoire des Sciences Humaines, no 3, 2000, p. 7-56. 



 

La Criminalité comparée (1886)  

En 1886, le magistrat jusqu’ici inconnu publie La Criminalité comparée. 
Largement signalé et discuté, ce premier ouvrage constitué d’articles 
précédemment parus lui apporte notoriété et reconnaissance. Tarde y rassemble 
ses vues : le crime est un produit de la société qui se propage par imitation, le 
criminel est un être social irréductible au déterminisme physiologique. C’est son 
premier livre publié à visée scientifique.  

La Criminalité comparée est composée de quatre chapitres, de taille inégale. Le 
premier, « Type criminel », est une discussion critique et argumentée de la théorie 
du criminel-né de Lombroso. Le second chapitre concerne la statistique criminelle. 
Pour Tarde, le vrai danger en matière pénale ne vient pas du criminel-né mais de 
la « contagion imitative de cette corporation antisociale » des criminels de 
profession, qui rayonne et attire les déclassés et les oisifs. Le troisième chapitre est 
consacré aux « Problèmes de pénalité ». Il est composé d’une brève réflexion 
originale sur la preuve judiciaire sous l’angle de la construction de la conviction du 
juge et d’une étude sur la question de la responsabilité. Le dernier chapitre 
« Problèmes de criminalité », est entièrement paru dans la Revue philosophique 
en 1886 quelques semaines avant la sortie du livre43. Tarde y discute de la 
« géographie criminelle » en s’opposant, une nouvelle fois, à l’école italienne.  

Le point commun de ces quatre chapitres est mis au jour dès la première lecture, 
bien qu’il ne soit pas explicitement nommé par Tarde dans son avant-propos : c’est 
la démonstration de « l’importance sociale de l’imitation »44. L’imitation a déjà ici 
dans sa réflexion un statut explicatif tout puissant. Elle est le phénomène qui 
permet de décrire l’objet de l’observation scientifique qu’est, selon Tarde, la 
répétition. Sur un demi-siècle, la statistique de la justice criminelle montre une 
augmentation des infractions, celle de la statistique de la justice civile est stable 
tandis que la statistique de la justice commerciale marque une baisse. Pour Tarde, 
la première illustre le pouvoir dangereux de l’imitation, la seconde son inaction, la 
troisième, son effet salutaire45. Ce n’est certainement pas le lieu d’analyser ici ce 
concept d’« imitation » ni sa place dans l’œuvre de Tarde mais il est remarquable 
qu’il soit d’ores et déjà omniprésent, bien qu’encore à l’état d’ébauche, dans La 
Criminalité comparée46.  

La réception de La Criminalité comparée 

Ce livre est obscur, mal écrit, mal composé, surtout, paradoxal. D’ailleurs, 
intéressant pourtant, plein de choses, plus riche en ses deux cent dix pages que tant 
d’autres en leur cinq ou six cent et finalement, en son genre, un livre tout à fait 
remarquable. C’est qu’une part de son mérite est dans ses défauts même ; et la 

                                                 
43 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 7, manuscrit d’étude « Problèmes de 
criminalité ». G. TARDE, « Problèmes de criminalité », Revue philosophique, vol. 21, 1886, p. 1-25, 
p. 122-143. 
44 G. TARDE, La criminalité comparée, Les Empêcheurs de penser en rond, 2004 (1886), p 84. 
45 Ibid., p. 109. 
46 Voir sur ce sujet B. KARSENTI, « L’imitation. Retour sur le débat entre Durkheim et Tarde », in 
C. CHAUVIRÉ, A. OGIEN (dir.), La régularité. Habitude, disposition et savoir-faire dans l’explication 
de l’action, Paris, éd. de l’EHESS, 2002, p. 183-205. L’importance de l’imitation dans la théorie 
criminologique de Tarde est précisément analysée par Y. IKEDA, La théorie criminologique de 
Gabriel Tarde et la sociologie de son époque, Mémoire de DEA de sociologie, Université de 
Bordeaux 2, 2002, p. 5-31. 



lecture en serait plus facile si la question y était traitée avec moins d’étendue. Mais 
M. Tarde en a vu toute la complexité ; ce qu’elle contient de rapports avec la 
physiologie, la psychologie, la philosophie même de l’histoire ; ce qu’elle a 
d’importance pour les sociétés de l’avenir47. 

Extrait de la première recension de La Criminalité comparée, ce jugement incisif 
paru dans la Revue des Deux-Mondes donne la tonalité d’une presse qui va 
largement annoncer et commenter le livre de Gabriel Tarde48. L’ouvrage est 
présenté dans la presse nationale et francophone durant le second semestre 1886. 
De nombreux comptes rendus paraissent. Dans l’ensemble, la critique est élogieuse. 
Dans la Revue générale de droit, A. Pereira fait ainsi une recension centrée sur la 
question du type criminel en enjoignant tous les criminalistes à lire un ouvrage 
dont il prédit qu’il « exercera sûrement une influence marquée sur la direction des 
études de sociologie criminelle qui sont actuellement à l’ordre du jour49 ». 
Sigismond Zaborowski écrit dans La Justice que « tant de choses nous plaisent dans 
cet ouvrage, que nous voudrions le passer en revue presque en entier ». Il expose 
à ses lecteurs, à plusieurs reprises, la position de Tarde sur le type criminel, la 
responsabilité pénale et l’accroissement de la criminalité50.  

Les critiques sur le fond de l’ouvrage portent surtout sur la position de Tarde 
en politique pénale, voire en politique. Ainsi, dans la Revue de la réforme judiciaire 
et législative dirigée par Victor Jeanvrot, le recenseur estime que Tarde s’est départi 
« du calme, de la modération et de l’impartiale sérénité du philosophe » dans le 
chapitre consacré à la statistique criminelle. Tarde « pousse au noir » le tableau de 
la criminalité, son « esprit de système » l’entraîne à un « pessimisme excessif ». Si 
la proposition de créer une clinique criminelle dans les écoles de droits est 
approuvée, certaines affirmations sont contestées pour leur « prestigieuse 
désinvolture », notamment sur la difficulté de requérir contre les électeurs depuis 
le retour du « parlementarisme », sur la peine de mort « qui ne tue plus rien depuis 
longtemps » enfin et surtout, sur la nécessaire transformation politique pour une 
fermeté gouvernementale. « Toujours la panacée du gouvernement fort ! Mais c’est 
là un vieux fusil rouillé qui n’a jamais effrayé les criminels51 ».  

À l’aune du nombre de ces recensions et de leurs effets, le premier « livre de 
sociologie » de Gabriel Tarde, selon l’expression d’Espinas, est un franc succès. Il 

                                                 
47Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 80, « La criminalité comparée. Bulletin 
bibliographique », Revue des Deux Mondes, 15 mars 1886. Article non signé, mais attribuable à 
Ferdinand Brunetière (1849-1906), d’après une lettre de Ribot à Tarde, le 19 août 1886 (Archives 
du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 92).  

Les articles et comptes rendus cités ci-après sont issus d’un dossier thématique du fonds Tarde 
rassemblant des coupures de presse de l’argus sur la première édition de la Criminalité comparée 
dans la presse quotidienne et les revues scientifiques nationales et internationales (Archives du 
CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 80). Par commodité, nous ne citerons que la référence 
bibliographique de l’article concerné dans les prochaines notes de bas de page sans rappeler 
systématiquement le fonds et la cote de l’archive de l’argus.   
48 Pour une analyse détaillée de l’ouvrage et de sa réception, voir M. Renneville, préface et 
postface à G. TARDE, La criminalité comparée, Les Empêcheurs de penser en rond, 2004 (1886). 
49 A. PEREIRA, « La criminalité comparée », Revue générale de droit, 1886, p. 177-179. 
50 S. ZABOROWSKI, « Revue des sciences. Questions générales. – Le type criminel », La Justice, 
26 août 1886, p. 2 ; « Revue des sciences. De la responsabilité criminelle. – Causes de 
l’accroissement de la criminalité », La Justice, 2 septembre 1886, p. 2. 
51 « La criminalité comparée », Revue de la réforme judiciaire et législative, no 2, 5e année, 
15 mars 1889, p. 149-151. 



 

a conféré à Tarde une renommée nationale, il lui a ouvert de nouveaux contacts 
dans le monde savant et lui a permis d’élargir son rayonnement en donnant des 
articles aux Archives de l’anthropologie criminelle, à la Revue d’anthropologie, à la 
Revue scientifique, tout en contribuant régulièrement à la Revue philosophique. 
Tarde est d’ailleurs resté jusqu’à la fin de sa vie un fidèle contributeur à ce champ 
de connaissance. Par ses fonctions de magistrat exercées jusqu’en 1893, puis de chef 
du bureau de la statistique au ministère de la Justice de 1894 à 1900 ; mais aussi par 
intérêt personnel, puisque Tarde a pris une part active aux congrès d’anthropologie 
criminelle de 1889 (Paris) et 1892 (Bruxelles), au congrès pénitentiaire de Bruxelles 
(1900), au congrès international de psychologie (1900) et qu’il ne cessera 
d’intervenir sur la question criminelle à la Société générale des prisons. La 
Criminalité comparée est le premier ouvrage figurant dans ses titres de candidature 
à la chaire de philosophie moderne au Collège de France. Deux ans avant sa mort, 
Tarde rédigeait de nouvelles leçons pour un cours de criminologie. 

En 1889, la rédaction de la Revue de la réforme judiciaire constate, dans une 
recension tardive de La Criminalité comparée que « l’éloge de cet ouvrage n’est plus 
à faire. Il jouit dans le monde savant d’une estime et d’une autorité qui assurent à 
l’auteur une place distinguée parmi les philosophes contemporains52 ». 

GABRIEL TARDE SOCIOLOGUE 

Il convient maintenant de nous interroger sur la place du droit dans la sociologie 
tardienne. On s’appuiera ici sur son ouvrage Les Transformations du droit. Étude 
sociologique. Nous dessinerons ensuite une esquisse du paysage des relations entre 
Tarde et les juristes de son temps en soulignant leur rencontre paradoxalement 
tardive.  

L’apport de Gabriel Tarde au droit. L’exemple des Transformations 
du droit. Étude sociologique (1893) 

À propos des Transformations du droit publié en 1893 chez Alcan, René Worms 
qualifie le nouvel ouvrage de Tarde d’« essai de systématique juridique », précisant 
ensuite que son auteur « s’est attaqué d’abord à la série des faits qui lui sont 
professionnellement et scientifiquement les plus familiers, les faits juridiques53 ». 
Au premier abord, il s’agirait donc bien d’un ouvrage de droit.  

De fait, les nombreuses références aux études juridiques attestent d’une forte 
documentation et d’une connaissance de tous les travaux de son temps en matière 
de droit. Sumner-Maine, Dareste, Laveleye, Aguanno, Seignette, Viollet sont 
quelques-uns de ces éminents juristes et historiens du droit sur lesquels s’appuient 
assidûment Tarde. Il se nourrit également des écrits de Fustel de Coulanges, 
Darmesteter, Savigny mais aussi de Loria pour ses thèses socialistes ou de 
Savvas Pacha pour la culture musulmane54.  

                                                 
52 « La criminalité comparée », Revue de la réforme judiciaire et législative, op. cit., p. 150. 
53 R. WORMS, « Revue des livres : Tarde, Les Transformations du droit », Revue internationale de 
Sociologie, 1ère année, no 1, janvier-février 1893, p. 101-104.  
54 Sur la bibliothèque et les lectures de Tarde, nous renvoyons à L. SALMON (dir.), Le Laboratoire 
de Gabriel Tarde. Des manuscrits et une bibliothèque pour les sciences sociales, Paris, CNRS 
éditions, 2014. 



Le sous-titre Étude sociologique invite cependant à une porosité entre la 
sociologie et le droit. Pour Gabriel Tarde, le droit est un ensemble de règles qui 
régissent les relations sociales. Cependant, il ne s’en tient pas à cette définition 
classique et la dépasse en soulignant que cet ensemble de règles s’inscrit dans un 
contexte qui influe et favorise son déploiement. Par sociologie, Tarde définit une 
discipline qui a « pour domaine essentiel tous les faits de communication entre 
esprits et tous leurs effets55 ». 

Préciser, les lois de cette logique, marquer les enchaînements qu’elle nécessite, 
les unions qu’elle empêche, les rétrogradations qu’elle interdit, dégager ces lois, les 
élever au-dessus de toutes les petites formules empiriques d’évolution ou de 
déductions supérieures, applicable à toutes les connexions possibles de 
changements sociaux : telle est la tâche que, à mon sens, doit s’imposer la 
sociologie, si elle veut prendre rang parmi les sciences56. 

Moins qu’un « essai de systématique juridique », les Transformations du droit 
sont plus un rappel des thèses essentielles de la conception tardienne de la 
sociologie et représentent une tentative de systématiser l’application de son 
concept de l’imitation à l’ensemble de la vie sociale et, ici, au droit. Dans sa préface 
à la deuxième édition, il reprend un à un les arguments de ses « adversaires » qui 
lui reprochent « de réduire à peu près tout, en science sociale, à l’imitation57 ». 
Pour lui, et il ne cesse de le répéter, l’imitation est le fait social élémentaire. Tout 
comme dans n’importe quel processus social, l’imitation a un rôle majeur dans les 
transformations du droit. Dans le septième et dernier chapitre, « Le droit et la 
sociologie », Tarde argumente en faveur d’un enracinement du droit dans les 
sciences sociales et défend un enseignement de la sociologie dans l’éducation du 
juriste – le droit n’étant qu’un « fragment de la sociologie58 ». En faisant appel à 
l’histoire du droit, il compile minutieusement de multiples détails signifiants de la 
vie sociale sur le temps long et développe toute une série d’exemples illustrant 
l’apport de l’imitation dans l’étude juridique des sociétés : « Quelle que soit, 
d’ailleurs, la cause de l’imitation, il est sûr qu’on a imité, et que si on n’avait pas 
imité, jamais le droit d’aînesse n’aurait régné partout où on le voit établi au 
18e siècle59 ». « L’imitation-pensée » est un autre exemple qu’il invoque pour 
démontrer la disposition générale des juges à ne pas opérer de renversement de 
jurisprudence face aux situations juridiques nouvelles pour eux et à adopter un 
comportement dit routinier60. Par souci de stabilité, le juge va choisir de se fonder 
sur des précédents pour rendre sa décision plutôt que de considérer la particularité 
du cas et faire jurisprudence.  

                                                 
55 G. TARDE, « La sociologie criminelle et le droit pénal », Archives d’anthropologie criminelle, 
vol. 8, 1893, p. 515. 
56 G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, Paris, Berg International, 1994, p. 21. 
57 Ibid. 
58 G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, Paris, Alcan, 1893, p. 203, cité par 
R. WORMS, « Revue des livres : Tarde, Les Transformations du droit », op. cit.  
59 G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, Paris, Berg International, 1994, 
p. 180. 
60 Ibid, p. 182-183. Astreint aux « formalités illusoires qui l’emmaillotent dans l’ombre de son 
cabinet clos » que sont la rédaction de procès-verbaux et de rapports, Tarde reproche à ses 
contemporains de la magistrature d’être de plus en plus casaniers et de perdre progressivement 
le goût de la pratique de l’enquête de terrain. G. TARDE, « Souvenir de transports judiciaires », 
op. cit., p. 300. 



 

Comme l’a bien démontré Édouard Tillet, « le ressort profond des 
transformations du droit procède d’un fonctionnement syllogistique inscrit dans 
l’ordre social » : 

De fait, un Code, qu’il soit pénal ou civil, ne sera pas la traduction juridique d’un 
législateur. Il est la conclusion d’un gigantesque syllogisme pratique, dont la 
majeure est fournie par l’état des aspirations et des désirs chez les membres du 
groupe social, et la mineure par l’état des connaissances, des croyances et des 
idées61. 

Le droit, en tant que « partie intégrante » et « miroir intégral de la vie 
sociale62 » a ainsi la particularité de saisir tant la multiplicité des inventions, par le 
micro-juridique (telle que la pratique du juge d’instruction), que les phénomènes 
sociaux produits de l’imitation et de la reproduction à grande échelle de certaines 
innovations. En cela, le droit est appréhendé par Tarde « comme une haute et 
complexe opération de logique sociale63 ». 

Dès lors, le droit, ne constituant pas un univers clos, autosuffisant, est un « objet 
social » qui ne peut se comprendre que par l’étude des relations interindividuelles 
et par la prise en compte de l’ordre social sans lequel ne peut pas s’épanouir la règle 
juridique64. En inscrivant le droit dans le social, le sociologue Tarde peut ainsi en 
saisir toutes les transformation – l’imitation étant le moteur des transformations 
du droit. 

Les juristes et Tarde, une rencontre tardive  

Ayant esquissé à grands traits la position de Tarde sur les rapports du droit et 
de la sociologie, il paraît utile de confronter cette position à sa sociabilité savante. 
Quels furent les liens et les déterminations de Tarde aux juristes contemporains ? 
Partant de la correspondance du fonds Gabriel Tarde déposé aux Archives du 
Centre d’histoire de Sciences-Po nous avons entrepris de reconstituer de manière 
chronologique – à Sarlat, puis à Paris – les relations tissées entre Tarde et les 
juristes de son temps. Deux temps se distinguèrent assez nettement : le temps du 
silence, de l’absence de contact entre Tarde et le milieu des juristes dans les 
années 1880 ; puis le temps de la rencontre et des premières connexions de Tarde 
avec certains juristes ouverts aux sciences sociales (Maurice Hauriou, 
René de Kérallain, Raoul de la Grasserie, Raymond Saleilles…) à partir des 
années 1890.  

Les données produites par ce dépouillement ont porté un résultat de prime 
abord paradoxal : les juristes sont les grands absents de l’entourage de Tarde. Tarde 
côtoyait bien au quotidien les avocats et les magistrats du tribunal de première 
instance de Sarlat mais aucun juriste ayant soutenu une thèse et occupant une 
chaire dans une faculté de droit ne semble être en contact avec notre juge 
d’instruction périgourdin. Ses influences intellectuelles sont ailleurs, comme nous 

                                                 
61 É. TILLET, « L’histoire du droit au risque de la sociologie. Éléments de réflexion sur la pensée 
de Gabriel Tarde (1843-1904) », op. cit. 
62 G. TARDE, Les Transformations du droit. Étude sociologique, op. cit., p. 132, cité par É. TILLET, 
« L’histoire du droit au risque de la sociologie. Éléments de réflexion sur la pensée de 
Gabriel Tarde (1843-1904) », op. cit. 
63 Ibid, p. 34 in É. TILLET, « L’histoire du droit au risque de la sociologie. Éléments de réflexion 
sur la pensée de Gabriel Tarde (1843-1904) », op. cit. 
64 É. TILLET, « L’histoire du droit au risque de la sociologie. Éléments de réflexion sur la pensée 
de Gabriel Tarde (1843-1904) », op. cit. 



l’avons vu plus haut. Seule exception à cette distance, Charles Gide, alors 
professeur à la faculté de droit de Montpellier, avec lequel Tarde entretient des 
liens d’amitié dès 1882.  

Le premier milieu savant ouvert aux réflexions de Tarde fut celui de la 
criminologie naissante. Ce n’est ainsi très significativement qu’à partir de la 
réception de la Criminalité comparée que nous pouvons déceler un intérêt des 
juristes aux travaux de Tarde. Avant les années 1890, Gabriel Tarde ne manifesta 
d’ailleurs pas de désir à entrer en contact avec le milieu juridique académique. Il 
semblerait même plutôt le fuir. Ses premiers articles ne sont pas publiés dans des 
revues juridiques spécialisées comme La Revue critique de législation et de 
jurisprudence. Il fait le choix de revues généralistes bien diffusées telles que la Revue 
philosophique de Théodule Ribot, la Revue des Deux Mondes de Charles Buloz et, à 
partir de 1887, les Archives d’anthropologie criminelle. De même, son éditeur 
Félix Alcan est spécialisé dans les sciences et la philosophie, et non dans le droit. 
Les lectures dont il rend compte pour la Revue philosophique et les Archives 
d’anthropologie criminelle n’appartiennent pas non plus au domaine de la science 
juridique65. Étant « entré sans goût, presque par force66 » et à défaut d’être reconnu 
dans le milieu des juristes, Tarde trouva peut-être dans l’anthropologie criminelle 
une échappatoire, un milieu plus ouvert où tout était encore à faire, à penser, à 
écrire. 

L’appartenance de Tarde à la petite magistrature de province peu visible et mal 
reconnue, mais aussi son choix résigné en faveur d’une carrière sans ambition pour 
rester auprès de sa mère, et enfin la modicité de son salaire nourrissaient-ils 
probablement une gêne et un sentiment d’infériorité face à des personnalités 
occupant les premiers rangs de la magistrature et les chaires des facultés de droit67. 
De même que la façon de penser, d’écrire, de se représenter le monde qui se 
caractérise chez Tarde par une curiosité insatiable nourrie de lectures éclectiques, 
une graphomanie compulsive produisant de multiples écritures (intimes, littéraires, 
philosophiques et déjà sociologiques)68 peut relever d’une épistémè perdue (ou non 
advenue ?) pratiquée par ces quelques savants qui, contemporains de Tarde, 
s’investissaient à la fois dans le romanesque, voire le poétique, et le savant69. Cette 
tension entre orientations littéraires et orientations scientifiques70, qui ne cessera 
d’habiter Tarde et qui sera plus tard dénoncée comme de la confusion71, occupent 

                                                 
65 Exception faite de sa recension Les malfaiteurs de profession de Louis Puibaraud. G. TARDE, 
« Recension. Les Malfaiteurs de profession de Louis Puibaraud », Archives d’anthropologie 
criminelle, vol. 9, 1894, p. 108-111. 
66 « Lettre autobiographique », Revue universelle, op. cit. 
67 É. CHARTON, Guide pour le choix d’un état ou Dictionnaire des professions, op. cit., p. 366-367. 
68 Sur les pratiques d’écriture et de lecture de Tarde, voir L. SALMON (dir.), Le Laboratoire de 
Gabriel Tarde. Des manuscrits et une bibliothèque pour les sciences sociales, op. cit. 
69 Une autre figure de cette épistémè pourrait être Alfred Binet. Nous renvoyons à J. CARROY, Les 
personnalités doubles. Entre science et fiction, Paris, PUF, 1993. 
70 W. LEPENIES, Les trois cultures. Entre science et littérature l’avènement de la sociologie, Paris, éd. 
de la MSH, 1991. 
71 La forme même de l’œuvre écrite tardienne fut souvent critiquée par ses détracteurs. Les livres 
de Tarde sont en effet souvent le fruit d’une compilation d’articles publiés ou de multiples liasses 
de notes inédites prises au hasard de ses lectures et de ses réflexions du moment et qui 
composent sa bibliothèque manuscrite, véritable base de données des savoirs en circulation à la 
Belle Époque. Il en résulte des ouvrages permettant difficilement de dégager une doctrine claire, 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Philosophie


 

tant le juge sarladais pendant ses heures de loisirs qu’elle peut aussi expliquer 
l’absence des juristes dans les réseaux tardiens.  

Tant d’un point de vue professionnel (aucune demande d’avancement dans la 
famille judiciaire, pratique de terrain du magistrat instructeur, réhabilitation du cas 
d’espèce en tant que loupe d’observation du social, appréhension du droit dans sa 
réalité vivante et complète à l’aune de la sociologie) que d’un point de vue 
intellectuel (intérêts éclectiques, écritures savantes et littéraires), Gabriel Tarde ne 
rejoint en rien la figure traditionnelle du magistrat ou du jurisconsulte attachés à 
la règle normative et à la jurisprudence. Il faut attendre les années 1890 pour 
qu’apparaissent les premières connexions entre Tarde et les juristes. 

Plusieurs stratifications temporelles des rapports entre Tarde et les juristes ont 
émergées suite à notre dépouillement de la correspondance reçue par 
Gabriel Tarde72.  

Tout d’abord, les années 1880 sont celles de ses premiers échanges avec le juriste 
Charles Gide (1847-1932). Tarde et Gide entretiennent une relation épistolaire suivie 
de 1882 à 189973. D’une famille de juriste protestant, Gide soutient sa thèse sur « le 
droit d’association en matière religieuse » devant la faculté de droit de Paris 
en 1872. Affecté à la faculté de droit de Bordeaux, il est titularisé dans la chaire 
d’économie politique en 1879. Après être passé par la faculté de droit de 
Montpellier, il est chargé en 1898 d’un cours d’économie sociale comparée à la 
faculté de droit de Paris créé à l’initiative du Comte de Chambrun, fondateur du 
Musée social. 

Ensuite, le début des années 1890 est marqué par des rencontres avec des juristes 
tels que Jules Liégeois (1833-1908)74 avec lequel Gabriel Tarde échangea une 
correspondance de 1890 à 1900. Juriste français membre de l’École de Nancy, connu 
pour ses travaux sur l’hypnose et les suggestions criminelles, Tarde fit le compte-
rendu de son ouvrage La Suggestion et le somnambulisme dans leurs rapports avec 
la jurisprudence et la médecine légale75. Tarde entretint aussi des liens réguliers avec 
le juriste belge réformateur Adolphe Prins (1845-1919)76 à partir de 1890 et jusqu’en 
1901, année durant laquelle Prins devint recteur de l’université de Bruxelles. 
L’année 1891 marque le commencement d’un échange épistolaire entre Tarde et 
Édouard Gauckler77, professeur à la faculté de droit de Caen, puis professeur de 

                                                 
aux antipodes d’un traité de droit ou de doctrine juridique. Voir L. SALMON, Le Laboratoire de 
Gabriel Tarde, op. cit. 
72 Si nous considérons la correspondance comme un échange, un moyen de communication écrit, 
elle implique dès lors l’existence d’un expéditeur et d’un destinataire. La correspondance 
tardienne est en cela incomplète : elle ne nous présente que le point de vue de l’expéditeur. Elle 
se caractérise dès lors comme une correspondance passive. Concernant la correspondance 
échangée entre Tarde et certains juristes, elle n’est pas représentative en soi de la réalité 
matérielle et intellectuelle des relations entretenues car il manque la part non négligeable des 
lettres écrites et envoyées par Gabriel Tarde, autrement dit sa correspondance active.  
73 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 89, Gide à Tarde, 7 lettres et 2 cartes de visite. 
F. AUDREN, « Charles Gide », in J. KRYNEN, P. ARABEYRE, J.-L. HALPÉRIN (dir.), Dictionnaire 
historique des juristes francais, Paris, PUF, 2007, p. 365-366. 
74 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 90, Liégeois à Tarde, 13 lettres et 2 télégrammes. 
75 G. TARDE, « Recension. La Suggestion et le somnambulisme de Joseph Liégeois », Revue 
philosophique, numéro 27, 1889, p. 503-511.  
76 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 92, Prins à Tarde, 5 lettres et 1 carte de visite. 
77 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 89, Gauckler à Tarde, 3 lettres et 4 cartes de 
visite. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89cole_de_Nancy_(psychologie)
http://fr.wikipedia.org/wiki/Hypnose


Droit civil à l’université de Nancy, que l’on peut suivre jusqu’en 1901. Il importe 
aussi de remarquer la correspondance amicale entretenue entre le juriste et homme 
politique Fernand Faure (1853-1929) et Gabriel Tarde qui totalise dix lettres 
échelonnées entre 1893 et 190278. Docteur en droit et agrégé, Faure enseigne à la 
faculté de droit de Douai de 1877 à 1880, puis à Bordeaux. En 1893, il est nommé à 
la chaire de statistique à la faculté de Paris. De 1896 à 1901, il est directeur général 
de l’enseignement, puis reprend sa chaire, tout en assurant la direction de la Revue 
Politique et Parlementaire. Proche de Tarde, il introduit son ami dans les réseaux 
intellectuels et politiques de la capitale à l’occasion de nombreux dîners organisés 
chez lui79. Secrétaire général du comité parisien du Monument Tarde, Faure 
proclame un long discours lors de l’élévation de la statue de Gabriel Tarde à Sarlat 
en 1909 qui témoigne de cette fidèle amitié80. 

Ce n’est qu’après 1894 que les rapports entre Gabriel Tarde et les juristes 
s’intensifient. L’année 1894 voit le commencement d’un échange épistolaire de 
Tarde avec trois figures de juristes importantes : Louis Puibaraud (1849-1903), 
Maurice Hauriou (1856-1929) et René Worms (1869-1926). Gabriel Tarde échangea 
deux lettres avec Puibaraud en 189481 alors que Tarde lit et publie la même année 
un compte-rendu de son ouvrage intitulé, Les Malfaiteurs de profession82. Entre le 
juriste sociologue Hauriou et Tarde, on peut retracer leurs discussions épistolaires 
jusqu’en 190183. Reçu premier au concours d’agrégation en 1882, professeur 
d’histoire générale du droit à la faculté de droit de Toulouse à partir de 1883, 
Maurice Hauriou est l’un de ces rares juristes qui s’intéressa à la science sociale et 
élabora une pensée sociologique du droit. Remarquable par sa densité et sa 
régularité, la correspondance de René Worms à Tarde réunit douze lettres 
envoyées entre 1894 à 190084. Professeur d’économie politique à la faculté de droit 
de Caen, Worms est un juriste éclectique dont les intérêts le portent surtout vers 
la sociologie. « Entrepreneur des sciences sociales85 », Worms fonde 
successivement la Revue internationale de sociologie en 1893, l’Institut international 
de sociologie dont le premier congrès se tient en 1894 et la Bibliothèque sociologique 
internationale aux éditions Giard et Brière tout en animant la Société de sociologie 
de Paris, société savante créée en octobre 1895. S’il tente d’introduire la sociologie 

                                                 
78 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 88, Faure à Tarde, 10 lettres. 
79 Nous renvoyons ici à l’édition critique du « carnet 19 » de Gabriel Tarde rédigé lors de son 
emménagement à Paris en 1894. L. SALMON, « Gabriel Tarde et la société à la fin du XIXe siècle : 
"rapides moments de vie sociale" », Revue d’Histoire des Sciences humaines, numéro 13, 2005, 
p. 127-182. 
80 « Si anciens et si étroits que fussent les liens d'amitié qui m'unissaient à Gabriel Tarde », 
F. FAURE, « Discours de M. Fernand FAURE », in Gabriel Tarde : discours prononcés le 12 Septembre 
1909 à Sarlat à l'inauguration de son monument, Sarlat, Michelet, 1909, p. 5. 
81 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 92, Puibaraud à Tarde, 2 lettres. 
82 G. TARDE, « Recension. Les Malfaiteurs de profession de Louis Puibaraud », op. cit. 
83 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 89, Hauriou à Tarde, 7 lettres. Sur les relations 
entre Tarde et Hauriou, nous renvoyons aux Écrits sociologiques de Maurice Hauriou édités et 
remarquablement présentés par Frédéric Audren et Marc Milet, M. MILET, F. AUDREN, 
Maurice Hauriou. Écrits sociologiques, Paris, Dalloz, 2008. Nous renvoyons aussi dans ce présent 
ouvrage à l’étude de Marc Milet, « Duguit et Hauriou, un dialogue juridique au prisme de la 
sociologie ». 
84 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 95, Worms à Tarde, 10 lettres et 2 cartes de 
visite. 
85 F. AUDREN, « René Worms », in J. KRYNEN, P. ARABEYRE, J.-L. HALPÉRIN (dir.), Dictionnaire 
historique des juristes français, op. cit., p. 784-785. 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Douai


 

dans le cursus universitaire en proposant l’ouverture d’un cours de sociologie à la 
faculté de droit de Paris dès 1892. Ce ne sera qu’en 1909 qu’un cours libre de 
sociologie sera proposé aux étudiants en droit. Médiateur et entremetteur, ses 
lettres échangées avec Gabriel Tarde témoignent de ce dynamisme voué à la 
diffusion et à l’institutionnalisation de la sociologie. Worms tenta de rallier Tarde 
à sa cause en l’impliquant dans ses lieux et ses réseaux de la promotion des sciences 
sociales. Si René Worms participa activement à la diffusion nationale et 
internationale de l’œuvre tardienne en publiant et en discutant ses écrits, notons 
que Tarde fait un compte-rendu de sa thèse de doctorat ès lettres intitulée 
Organisme et société86.  

De 1895 à 1903, Tarde reçut une abondante correspondance du juriste et 
historien breton René de Kérallain (1849-1928)87. Licencié en droit en 1873 et d’une 
grande érudition, il traduit et participe ainsi à la diffusion de nombreux auteurs 
anglais tels que le juriste et anthropologue Henry Sumner-Maine ou encore le 
juriste Frederick Pollock. Sous divers pseudonymes, dont celui de Britannicus, 
Kérallain collabore à de nombreuses revues comme la Revue historique, la Revue 
britannique, la Réforme sociale, la Revue générale du droit, de la législation et de la 
jurisprudence. Tarde le rencontre à Paris en mai 1896 et semble apprécier ce 
« catholique très fervent et en même temps très libre dans la limite des dogmes, 
enfant terrible de son parti88 ». Toutes aussi riches, les treize lettres reçues du 
docteur en droit et juge au tribunal de Rennes, Raoul de la Grasserie (1839-1914), 
s’échelonnent entre 1897 et 190189. Si ces deux juristes et graphomanes bretons 
restent des figures peu visibles dans le milieu des juristes car non titulaires d’un 
poste en faculté, trois éminents juristes émergent dans la correspondance de Tarde 
à la fin des années 1890 : Jean-Marie Cruppi (1855-1933), Raymond Saleilles (1855-
1912) et Louis Proal (1843-1900). Magistrat et homme politique, membre de la 
commission de la réforme judiciaire, Cruppi envoie quatre lettres à Tarde 
entre 1896 et 190090. Dans le fonds Tarde, nous avons aussi la trace d’un manuscrit 
de compte-rendu de Tarde sur l’ouvrage de Cruppi, La Cour d’Assises, intitulé 
« Réformes judiciaires » et daté de novembre 189791. Les discussions épistolaires 
entre le juriste et professeur de droit civil à la faculté de droit de Paris, Saleilles, et 
Tarde témoignent d’un intérêt et d’une estime réciproque pour le travail de l’autre. 
Expressions de ces échanges intellectuels et amicaux, Tarde rédige la préface à 

                                                 
86 G. TARDE, « L’Idée de l’organisme social », Revue philosophique, no 41, 1896, p. 637-646 
[critique de La Pathologie sociale de Paul de Lilienfeld et d’Organisme et Société de René Worms, 
paraît aussi dans les Archives d’anthropologie criminelle, vol. 11, 1896, p. 418-428]. 
87 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 89, Kérallain à Tarde, 12 lettres et 1 carte de 
visite. Sur René de Kérallain, nous renvoyons à F. CHERFOUH, « René de Kérallain (1849-1928), 
juriste conservateur et critique de la Troisième République », Les Études Sociales, no 156, 2012, 
p. 67-84.  
88 « Il m'a beaucoup plu et j'ai compris que je lui étais sympathique aussi », L. SALMON, 
« Gabriel Tarde et la société à la fin du XIXe siècle : "rapides moments de vie sociale" », op. cit., 
p. 176. 
89 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 89, Grasserie à Tarde, 11 lettres et 2 cartes de 
visite. Nous renvoyons ici au travail de Marc Joly dans ce présent ouvrage sur 
Raoul de la Grasserie, « Raoul de la Grasserie : les conceptions psychosociologiques d’un 
magistrat ».  
90 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 87, Cruppi à Tarde, 4 lettres. J.-J. CLÈRE, 
« Charles-Jean-Marie Cruppi », in J. KRYNEN, P. ArABEYRE, J.-L. HALPÉRIN (dir.), Dictionnaire 
historique des juristes français, op  cit., p. 218-219. 
91 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 78.  



L’individualisation de la peine publié en 189892 et Saleilles demande une 
communication de Tarde sur les rapports du droit comparé et de la sociologie pour 
le Congrès de droit comparé en 1900. Il en résulte l’envoi de dix lettres de Saleilles 
à Tarde de 1898 à 190093. Si Louis Proal (1843-1900)94 n’adressa qu’une lettre en 
juillet 1900 à Gabriel Tarde, elle est à mentionner car Tarde présenta son ouvrage 
Le Crime et le suicide passionnel à l’Académie des sciences morales et politiques 
le 11 mai 1901 et manifesta ainsi d’un intérêt certain pour la pensée juridique de 
Proal95.  

À partir des années 1890, Gabriel Tarde pénètre le milieu judiciaire avec une 
accélération sensible dès 1894, soit durant les quatorze dernières années de sa vie. 
Les causes de ce rapprochement sont assez claires. Ces années sont celles où Tarde 
acquiert une visibilité sur la scène de l’anthropologie criminelle (participation aux 
congrès pénitentiaires et d’anthropologie criminelle96, articles dans la Revue 
philosophique et les Archives d’anthropologie criminelle, polémique avec l’École 
italienne97) et donc un statut (représentant de l’École française). Cette 
reconnaissance dans le champ de la jeune criminologie est symboliquement 
signifiée par sa nomination à la place de Président d’Honneur lors du Congrès de 
Bruxelles (7-14 août 1892). C’est aussi en 1890 que Gabriel Tarde publie 
simultanément deux ouvrages fondamentaux, La Philosophie pénale et Les Lois de 
l’imitation, qui eurent rapidement un grand succès tant en France qu’à l’étranger 
et qui fondent la renommée du petit magistrat de Sarlat. Enfin, sa nomination à 
Paris au ministère de la Justice en 1894 le rapproche des réseaux influents et 
favorise dès lors une multiplication des rencontres et des contacts.  

C’est donc dans un contexte d’épanouissement et de reconnaissance intellectuel 
et social, que les juristes découvrirent Tarde. De la sociologie criminelle à la 
sociologie, une progressive reconnaissance et réception de l’œuvre sociologique de 
Tarde s’opèrent alors, chez certains juristes sensibles aux développements des 
sciences sociales : Maurice Hauriou, René de Kérallain, Raoul de la Grasserie, 

                                                 
92 G. TARDE, « Préface », in R. SALEILLES, L’Individualisation de la peine. Étude de criminalité 
sociale, Paris, Alcan, 1898, p. I-VI. 
93 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 93, Saleilles à Tarde, 9 lettres et 1 carte de visite. 
Nous renvoyons ici à l’étude de Jean-Jacques Bienvenu dans ce présent ouvrage sur 
Raymond Saleilles, « Raymond Saleilles, entre méthode historique et méthode comparatiste » 
ainsi qu’à F. AUDREN, C. CHÊNE, N. MATHEY, A. VERGNE (dir.), Raymond Saleilles et au-delà, Paris, 
Dalloz, 2013.  
94 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 92, Proal à Tarde, 1 lettre.  
95 Archives du CHSP, fonds Gabriel Tarde, GTA 26. 
96 1889 : Virulente polémique avec Lombroso lors du IIe Congrès international d’Anthropologie 
criminelle à Paris qui propulse Tarde comme principal opposant de l’École italienne en France. 
Rapport sur la responsabilité morale. 1890 : Congrès pénitentiaire de St Pétersbourg. Rapport 
sur la loi Bérenger et sur ses effets sur le récidive correctionnel (Tarde ne put y assister et envoya 
donc sa communication). 1892 : Président d’Honneur au IIIe Congrès international 
d’Anthropologie criminelle à Bruxelles. Rapport sur les crimes des foules. 1896 : IVe Congrès 
international d’Anthropologie criminelle à Genève. Rapport sur la criminalité professionnelle. 
1900 : Congrès pénitentiaire à Bruxelles. Rapport sur le chantage. 1901 : Congrès international 
d’Anthropologie criminelle à Amsterdam. Rapport sur la criminalité et les phénomènes 
économiques. 
97 Sur les rapports entre Tarde et l’École italienne, nous renvoyons à M. BORLANDI, « Tarde et 
les criminologues italiens de son temps (à partir de sa correspondance inédite ou retrouvée) », 
op. cit. 



 

Raymond Saleilles98. Gabriel Tarde ne s’investit pas pour autant plus dans le milieu 
des juristes. De fait, les juristes qui correspondent avec Tarde restent largement 
minoritaires à l’échelle de l’ensemble de sa correspondance.  

Tarde est engagé sur un autre terrain. Après la criminologie, il investit plus 
franchement la sociologie en rédigeant des ouvrages de théorie au sein desquels 
son système de pensée est éprouvé et normalisé. La Logique sociale (Paris, Alcan, 
1895)99, Les Lois sociales (Paris, Alcan, 1898)100, L’Opposition universelle. Essai d’une 
théorie des contraires (Paris, Alcan, 1897)101. Il s’attacha ensuite à appliquer ses idées 
à des domaines particuliers de la vie sociale tels que la politique ou l’économie. 
Dès 1899, Tarde avait publié un ouvrage intitulé, Les Transformations du pouvoir 
(Paris, Alcan, 1899) et, c’est en 1902 qu’il édite La Psychologie économique (Paris, 
Alcan, 1902). Il y met à l’épreuve les concepts philosophiques de « différence » et 
de « répétition » dans le domaine des sciences sociales. 

Cette première esquisse, plus quantitative que qualitative, des rapports de 
Gabriel Tarde aux juristes de son temps a permis de mettre au jour plusieurs 
paradoxes. Tout d’abord, celui d’une absence de contact avec les juristes savants 
que l’on pourrait presque interpréter comme une attitude d’évitement de la part de 
Tarde alors qu’il exerçait en tant que magistrat et aurait pu instaurer un dialogue 
sur les questions pénales qui le préoccupaient alors sur le terrain de l’instruction 
et qui nourrirent sa réflexion sur le crime et la peine. Conséquemment, les quelques 
écrits publiés par Tarde dans les revues avec lesquelles il collaborait sont restés 
inconnus du milieu des juristes. Ensuite, alors que Tarde investit plus franchement 
la sociologie naissante en énonçant, dans un premier temps, une sociologie 
criminelle puis, dans un second temps, en normalisant son système de pensée à 
tous les domaines de la vie sociale, et qu’il démissionne de l’administration 
judiciaire, ses écrits furent enfin connus, reçus et discutés auprès de certains 
juristes qui s’intéressèrent à son travail. Ce décalage peut être lu comme un rendez-
vous manqué entre la sociologie tardienne et le droit en raison notamment de ses 
origines provinciales et de sa modeste position dans la hiérarchie de la 
magistrature, mais il peut aussi être une clé de compréhension du contexte 

                                                 
98 Nous renvoyons ici aux travaux de Frédéric Audren sur les juristes et les sciences sociales. 
Entre autres, J.-C. GAVEN, F AUDREN (dir), Les Facultés de droit de Province aux XIXe et XXe siècles. 
Tome 3 : les conquêtes universitaires, Toulouse, Presses universitaires de Toulouse, 2011 ; 
P. ROLLAND, F. AUDREN (dir.), Mil neuf cent, « La Belle Époque des juristes. Enseigner le droit 
dans la République », n° 29, 2011 ; F. AUDREN, « Maurice Hauriou sociologue. Entre sociologie 
catholique et physique sociale », in M. MILET, F. AUDREN, Maurice Hauriou. Écrits sociologiques, 
op. cit. ; F. AUDREN, « Comment la science sociale vient aux juristes ? Les professeurs lyonnais 
et les traditions de la science sociale (1875-1930) », in D. DEROUSSIN (dir.), Le renouvellement des 
sciences sociales et juridiques sous la IIIe République, Paris, La Mémoire du Droit, 2007, p. 3-50. 
99 La Logique sociale est une analyse de l’esprit social à l’aune des notions de « désir » et de 
« croyance ». Pour Tarde, les affects commandent l’agir social, les désirs et les croyances étant 
les moteurs des variations, du mouvement perpétuels qui animent le social. Il pose ainsi les 
questions des rapports qu’entretiennent l’action individuelle et l’action collective dans un espace 
social en « constant élargissement ». 
100 Tarde reprend de manière plus condensée et développe plus systématiquement ces notions 
comme fondements de sa sociologie.  
101 Bien que L’Opposition universelle soit considérée par Tarde comme « une promenade de 
l’esprit », il y développe plus précisément la notion d’« opposition » – concept clé faisant parti 
de son approche ternaire du social : répétition (imitation), opposition (différenciation), 
adaptation (invention) – autour de l’idée des contraires dans l’univers. 



d’élaboration d’une pensée originale à l’écart des doctrines qui s’appuyait moins 
sur une dogmatique que sur le terrain de l’enquête judiciaire. 

CONCLUSION 

Si ce n’est pas directement par sa formation et sa profession en tant que 
magistrat que Gabriel Tarde et le milieu des juristes se rencontrèrent, c’est bien à 
cause de sa profession et surtout de la manière dont il investit sa pratique de 
l’instruction que Tarde vint à mettre en application ses principes observés sur le 
terrain du crime en développant une théorie du crime et de la peine originale, en 
proposant des critères de certitude du jugement, en commentant de manière inédite 
la statistique criminelle, en participant à la naissance de l’anthropologie criminelle 
et de la psychologie des foules, et enfin en formulant une sociologie criminelle qui 
pouvait finalement intéresser les juristes.  

Tarde, un juriste à la marge ? Tarde est probablement davantage un sociologue 
du droit qu’un juriste. Si l’étude de la transformation d’une règle de droit sur le 
temps long, selon le postulat que le droit est sujet à des transformations, peut 
définir la sociologie juridique102, la démarche méthodologique tardienne qui 
consiste à réhabiliter l’accidentel, le spontané, l’« invention » engendrant des 
inflexions sur le temps long de l’histoire relève bien d’une sociologie du droit.  

Gabriel Tarde nous apparaît plus alors comme un précurseur de la sociologie du 
droit, un médiateur, un électron libre n’appartenant à aucun milieu et témoignant 
d’une liberté de pensée singulière parfaitement inscrite dans les débats de son 
temps. Praticien érudit, reconnu mais isolé, le magistrat philosophe de Sarlat ne 
nous semble pas avoir fait école parmi les juristes autant que le milieu des sciences 
juridiques n’était pas prêt à intégrer la science sociale dans ses facultés et dans sa 
pratique de la jurisprudence. Tant sur le fond que sur la forme, l’œuvre de Tarde 
apparaît ainsi dans sa singularité mais aussi, dans sa temporalité, fortement 
marquée par le moment d’indécision et de foisonnement théorique de son temps. 

                                                 
102 J. CARBONNIER, Flexible Droit. Pour une sociologie du droit sans rigueur, Paris, L.G.D.J, 2001, 
p. 13, cité par L. SAQUER, Gabriel Tarde et le raisonnement juridique. Exercice de sociologie à partir 
des notions de syllogisme et d'individu, op. cit., p. 168.  



 

Louise Salmon  

(Centre d’histoire du XIXe siècle de l’Université Paris I Panthéon-Sorbonne et 
du Centre Universitaire de Recherches sur l’Action Publique et le Politique du 
CNRS) travaille sur la figure de Gabriel Tarde dans la perspective d’une 
histoire des pratiques intellectuelles. Elle a notamment publié Le Laboratoire 
de Gabriel Tarde. Des manuscrits et une bibliothèque pour les sciences sociales 
(2014), et avec Jacqueline Carroy, Gabriel Tarde. Sur le sommeil ou plutôt sur 
les rêves, et autres écrits, 1870-1873 (2010).  

Marc Renneville  

(Centre A. Koyré, UMR 8560 CNRS/EHESS/MNHN) travaille sur l’histoire de 
la justice et des sciences de l’homme. Auteur de Crime et folie (Fayard, 2003), 
il a contribué à la création du Centre de ressources pour l’histoire des crimes 
et des peines (ENAP). Il est directeur de la publication de la plateforme 
criminocorpus.org 



 

Mathieu Soula 

Le nœud solide de la responsabilité ou la voie 

isolée de Paul Fauconnet (1898-1938) 

n 1920, Paul Fauconnet publie sa thèse dans la collection des « Travaux 
de l’Année sociologique » chez Félix Alcan, maison d’édition des 
durkheimiens, thèse qui constituera sa seule véritable recherche originale 
: La responsabilité, étude de sociologie1. Il est alors chargé du cours de 

philosophie sociale à la faculté des Lettres de Toulouse. Au début des années 1920, 
et plus particulièrement dans l’entre-deux-guerres, la sociologie n’est pas tout à 
fait institutionnalisée. Elle ne bénéficie que de quatre chaires spécifiques 
d’enseignement : deux à la Sorbonne, une à Bordeaux et une dernière à Strasbourg. 
À la suite de la publication de la Responsabilité, Paul Fauconnet est nommé maître 
de conférences en 1921 à la Sorbonne, il y deviendra professeur en 1926 jusqu’à sa 
mort en 1938. Comme l’ont montré les travaux de Johann Heilbron, malgré une 
faible institutionnalisation, et donc une position marginale dans l’espace des 
sciences, la sociologie durkheimienne dispose d’une « légitimité intellectuelle hors 
du commun », car elle a réussi à imposer son impérialisme sur les autres sociologies 
(celle de Worms en particulier), représentant presque à elle seule cette science 
ambitieuse et dynamique du début du XXe siècle2. Le prestige tient peut-être aussi 
aux usages faits par les membres des autres disciplines qui se réclament d’un esprit 
ou d’une approche sociologique pour mieux lutter à l’intérieur de leur espace 
scientifique avec les armes d’une scientificité reconnue comme ressource de la 
sociologie durkheimienne. Autrement dit, la sociologie bénéficie encore d’une aura 
positive qui ne lui bénéficie pas institutionnellement en retour : par exemple, les 
juristes qui importent la sociologie dans leur discipline non seulement reformulent 
et adaptent bien souvent les outils et les méthodes, mais ils leur arrivent aussi de 
construire leur position à l’intérieur de leur discipline contre les prétentions 
scientifiques hégémoniques des durkheimiens : Léon Duguit fréquente les réseaux 
durkheimiens, s’appuie sur Durkheim pour fonder scientifiquement sa conception 
du droit, mais prend soin de s’en démarquer en présentant un « point de vue un 
peu différent3 ». 

Les concurrences inter et intra disciplinaires permettent d’éclairer les usages, 
mésusages, omissions voire oublis dont a été l’objet en droit la remarquable thèse 
de Paul Fauconnet sur un objet traditionnel de la science juridique. C’est aux 
origines de ce rendez-vous manqué que cette étude voudrait remonter, en replaçant 

                                                 
1 P. FAUCONNET, La responsabilité, étude de sociologie, Paris, Félix Alcan, « Travaux de l’Année 
sociologique », 1920 (rééd. 1928). Sur Paul Fauconnet voir les renseignements biographiques : 
C. CHARLE, « 34. Fauconnet (Paul, Ernest, Laurent) », Les professeurs de la faculté des lettres de 
Paris – Dictionnaire biographique 1909-1939, Paris, Institut national de recherche pédagogique, 
1986, p. 79-80. 
2 J. HEILBRON, « Les métamorphoses du durkheimisme, 1920-1940 », Revue française de sociologie, 
XXVI, 1985, p. 204. 
3 L. DUGUIT, Traité de droit constitutionnel, Paris, É. De Boccard, 1921, 2e éd., t. 1, p. 22. 

E 



 

l’auteur et son ouvrage dans le contexte intellectuel et disciplinaire de leur époque 
qui cadre les horizons d’attente qu’ils cherchaient à satisfaire et façonner. 

UN LIEU DE LUTTE DISCIPLINAIRE  

Le terme « responsabilité » est au cœur des débats politiques et scientifiques 
depuis les débuts de la IIIe République. Il est à la fois l’objet de luttes politique et 
disciplinaire pour sa définition, et un terrain de lutte dans le sens où sa définition 
cristallise des enjeux d’institutionnalisation. Au moment où Émile Durkheim et 
Paul Fauconnet s’intéressent à cette notion, entre 1894 (date de quatre leçons de 
Durkheim données à Bordeaux sur le sujet) et 1914 (date de la fin de la rédaction de 
la thèse de Fauconnet), voire 1920 (parution de la Responsabilité), les débats 
s’intensifient. Débats politiques, tout d’abord, qui s’articulent autour de la réforme 
de la loi du 30 juin 1838 relative à l’internement des aliénés. Les projets portent 
souvent les traces des idées de la défense sociale dans le sens où ils se fondent sur 
l’ambition de mieux protéger la société contre ceux qui sont jugés « anormaux », 
« débiles », « fous », « idiots », « alcooliques », surtout s’ils s’avèrent, dans le 
même temps, criminels. En 1907, un important projet (adopté par la Chambre mais 
pas par le Sénat) dessine une refonte du système d’internement et du rôle tenu à 
cette occasion par les médecins, ouvrant plus largement le débat sur la question de 
l’irresponsabilité4. Lors de la discussion, le député Joseph Reinach, à l’appui des 
thèses de la criminologie italienne et des études médicales des criminels, demande 
que « la question de la responsabilité sera toujours posée, sous une forme ou sous 
une autre, devant la juridiction correctionnelle ou devant la juridiction 
criminelle ». Ce serait là modifier la lettre de l’article 64 du Code pénal et en 
conséquence toute l’économie du procès, car la généralisation de cette question 
aboutirait à faire reposer la culpabilité prioritairement sur la responsabilité, 
autrement dit, elle mettrait au centre du système pénal l’évaluation des facteurs qui 
pèsent sur la volonté des criminels. Le médecin deviendrait par la force de la 
procédure le seul vrai juge. Face au décalage entre ce qu’ils considèrent comme une 
inertie politique et l’imposante actualité de la notion de responsabilité, des députés 
réclament, sans succès, en 1912, au ministre de la justice de mettre en place « une 
commission chargée d’étudier l’organisation de la défense sociale contre les 
criminels à responsabilité atténuée »5. Le 11 janvier 1924, encore, le gouvernement 
dépose au Sénat un projet de loi portant modification de la loi du 30 juin 18386. Les 
débats se poursuivront jusque dans les années 1930. 

Débats scientifiques surtout. Sur le terrain interdisciplinaire, s’affrontent 
juristes et criminologues dans un « duel entre deux mentalités », pour reprendre 
l’expression du médecin Paul Dubuisson7. D’un côté des juristes attachés à une 
responsabilité qui s’apprécie prioritairement en raison de la gravité et du degré 
criminel d’un acte, de l’autre des médecins et criminologues qui s’attachent à la 
déterminer en raison de la personnalité du criminel. Le nœud de la dispute se noue 

                                                 
4 Voir Journal officiel de la République française (débats – Chambre des députés), 15 janvier 1907, 
p. 19-35. Les citations qui suivent en sont extraites. 
5 J. O. (débats – Chambre des députés), 7 novembre 1912, p. 2402. 
6 J. O. (débats – Sénat), 11 janvier 1924, p. 21. 
7 D. MEREAUX (pseudonyme de Paul Dubuisson), « Histoire d’un duel entre deux mentalités, à 
propos d’un procès récent », Archives d’anthropologie criminelle, de criminologie et de psychologie 
normale et pathologique, 1906, t. 21, p. 347-363. 



autour de la notion de libre-arbitre. Alors que les théories juridiques classiques ou 
néo-classiques articulent encore la responsabilité au postulat de l’existence du 
libre-arbitre, les théories médicales ou criminologiques s’appuient sur des 
déterminants (psychiques, physiologiques ou sociaux) pour critiquer l’existence 
d’un absolu libre-arbitre et proposer une refonte de la notion même de 
responsabilité. Pour autant, il ne faut pas accuser le contraste et l’opposition car il 
existe à l’intérieur de chaque discipline des positions divergentes ou 
contradictoires. 

Il n’y a ainsi pas d’unité dans les approches anthropologiques et médicales de la 
responsabilité. Qu’y a-t-il de commun entre un Augustin Hamon qui, se 
raccrochant à la criminologie italienne, nie l’existence du libre-arbitre et donc le 
bien-fondé de la notion de responsabilité, un Joseph Grasset, médecin clinicien qui 
reste attaché à l’idée de responsabilité mais tente d’en spécifier les degrés en 
promouvant l’inscription dans le droit de la notion de demi-responsabilité pour les 
demi-fous, ou bien un Paul-Maurice Legrain qui, tout en critiquant une application 
universelle de la notion de responsabilité, rejette pourtant l’usage de la notion de 
responsabilité atténuée8? L’hétérogénéité des conceptions de la responsabilité, qui 
renvoie à l’hétérogénéité des sources de définition, qui a certainement à voir avec 
la faible institutionnalisation et uniformité de la criminologie française, peut laisser 
l’impression à un Joseph Grasset d’un certain « fouillis » et « désordre9 ». Le début 
des années 1900 est pourtant bien le moment d’une crispation scientifique autour 
de la définition de la responsabilité. La profusion des arènes de débats et des écrits 
renseigne du reste l’âpre concurrence inter et intra disciplinaire10. Le thème de la 
responsabilité atténuée est l’objet principal de ces joutes car il ouvre possiblement 
sur une double issue11. Consacrer dans la loi la responsabilité atténuée serait 

                                                 
8 A. HAMON, Déterminisme et responsabilité, Paris, Schleicher frères, 1898 ; Joseph Grasset, 
Demifous et demiresponsables, Paris, Félix Alcan, Bibliothèque de philosophie contemporaine, 
1907 ; P.-M. LEGRAIN, Éléments de médecine mentale appliqués à l’étude du droit (cours professé à 
la Faculté de Droit en 1905), Paris, Arthur Rousseau, coll. « L’évolution scientifique du droit 
pénal », 1906. 
9 J. GRASSET, La responsabilité des criminels, Paris, Les Éditions nouvelles Bernard Grasset, 1908, 
p. 2. 
10 Pour un aperçu des lieux de la controverse et de la pénétration (rejet ou assimilation) des 
théories médicales sur la responsabilité, voir les thèses : L. MORICARD, De la responsabilité 
partielle ou atténuée en matière pénale, thèse de doctorat, Droit, Paris, A. Rousseau, 1898 ; 
P. LEFORT, De la responsabilité partielle en droit pénal, thèse de doctorat, Droit, Lille ; Paris, Impr. 
de A. Taffin-Lefort, 1901 ; A. COUPEL, De la responsabilité atténuée en droit pénal, thèse de 
doctorat, Droit, Paris, A. Rousseau, 1902 ; M.-G. PANCOL, De la responsabilité limitée en raison de 
l'état mental en matière pénale, thèse de doctorat, Droit, Bordeaux, Impr. de Y. Cadoret, 1905 ; 
M. MICHELON, Les demi-fous et la responsabilité dite atténuée, thèse de doctorat, Droit, Lyon, Impr. 
de R. Schneider, 1906 ; P.-C.-A. SIBENALER, L'âge du discernement. Considérations juridiques et 
médico-légales sur la responsabilité de l'enfance coupable, thèse de médecine, Bordeaux, 1906 ; 
P. Le Mansois Duprey, Étude médico-sociale sur les questions de responsabilité atténuée, thèse de 
médecine, Lyon, 1908 ; A. NÉRET, La responsabilité atténuée, thèse de droit, Paris, 1908 ; 
M. LABORDE-LACOSTE, De la responsabilité pénale dans ses rapports avec la responsabilité civile et 
la responsabilité morale. Évolution des idées en France au XIXe siècle, thèse de doctorat, Droit, 
Bordeaux, 1818. 
11 La question est d’abord débattue lors de sessions de l’Union internationale de droit pénal 
en 1903 et en 1905, dans les séances de la Société générale des prisons en 1905, au Congrès 
pénitentiaire de Budapest en 1905 ou encore au XVIIe Congrès des médecins aliénistes et 
neurologistes de France et des pays de langue française tenu à Genève en 1907. Voir aussi : 
E. DE CABADÉ, De la responsabilité criminelle, Paris, G. Masson, 1894 ; J. DALLEMAGNE, La volonté 
dans ses rapports avec la responsabilité pénale, Paris, G. Masson, 1895 ; P. SUMIEN, Essai sur la 
théorie de la responsabilité atténuée de certains criminels, Paris, F. Pichon, 1897 ; G. LEREDU, 



 

admettre l’emprise du médical sur le pénal et le judiciaire. Comme l’expose le 
docteur Grasset : « le médecin est parfaitement qualifié et il est le seul qualifié pour 
éclairer les magistrats sur l’irresponsabilité ou la responsabilité et le degré de la 
responsabilité d’un sujet donné12 ». Seul capable de mesurer la responsabilité, il 
devient un rouage essentiel du jugement. Consacrer dans la loi la responsabilité 
atténuée validerait aussi les efforts des criminalistes pour transformer le droit pénal 
classique en science pénale, renforçant du même coup leur position dans les 
facultés. 

Effectivement, en droit, la notion de responsabilité est à la croisée de deux 
enjeux. L’institutionnalisation de la science pénale, qui se caractérise par un 
questionnement et une redéfinition de notions juridiques traditionnelles ; et la 
concurrence d’autres sciences (médecine, anthropologie criminelle et 
criminologie), qui s’intéressent au pénal et plus spécifiquement à la responsabilité 
et aux fonctions de la peine. L’ouvrage de Raymond Saleilles paru en 1898, 
l’Individualisation de la peine, rend parfaitement compte de ce double enjeu. Le 
juriste se rattache expressément à la nouvelle conception de la pénalité, celle qui 
doit s’ajuster à l’individu criminel pour essayer de le rendre meilleur. Cela lui 
permet de mettre à distance ce qu’il appelle une « conception purement juridique 
et toute objective », ou classique, qui ne veut que punir le crime sans se soucier du 
criminel13. Refoulée dans le passé (« Il faut bien dire aussi que cette conception 
classique, dans son intégrité, n’est plus guère qu’un souvenir du passé »), la 
conception classique sert d’épouvantail théorique à Raymond Saleilles pour mieux 
mettre en valeur les ajustements et réorientations qu’il s’apprête à développer, et 
notamment son usage des sociologues ou criminologues. Il s’appuie sur les 
nouvelles théories (qu’il renvoie presqu’exclusivement à la Terza scuola), celles qui 
s’intéressent à la personne du criminel, pour revendiquer une méthode scientifique. 
Pour autant, il ne se fait pas criminologue et reste, comme juriste, attaché à l’idée 
de responsabilité (« principe qu’il faut sauvegarder à tout prix »)14. Il revendique 
plus directement le positionnement d’un von Liszt qui combine l’idée de liberté et 
le déterminisme sociologique. C’est que le juriste reste arrimé à la règle, il ne peut 
en dénier la centralité au risque de nier l’existence même d’une science juridique. 
Or, « sans l’idée de liberté, pas de sanction possible », car le système déterministe 
peut aboutir à une abolition de la responsabilité, et donc de la légalité des crimes 
et des peines, « dernier rempart […] de la liberté individuelle15 ». On le voit, le 
recours aux sciences criminelles lui permet de prendre position à l’intérieur de la 
discipline juridique du côté de la science contre le spiritualisme, autrement dit de 
trouver une position dans cet espace dans un pôle scientifique, auquel d’autres 
criminalistes tentent ou ont tenté de s’implanter, comme Émile Garçon par 

                                                 
Traitement à appliquer aux délinquants à responsabilité limitée. Rapport et discussion, Revue 
pénitentiaire et de droit pénal. Bulletin de la Société générale des prisons, tome 29, 1905, n° 1, 
janvier, p. 43-69, n° 2, février, p. 186-221, n° 3, mars, p. 313-351, no 4-5, avril-mai, p. 474-518 ; 
J. GRASSET, La responsabilité des criminels, op. cit. ; L. MATHÉ, La responsabilité atténuée : lois faites 
dans les divers pays, lois à faire concernant les criminels à responsabilité atténuée, Paris, Vigot 
frères, 1911. 
12 J. GRASSET, « L’expertise médicale et la question de la responsabilité », Revue de médecine 
légale, 1907, p. 233. 
13 R. SALEILLES, L’individualisation de la peine, Paris, Félix Alcan, 3e éd., 1927 (1898), p. 9. 
14 Ibid., p. 143. 
15 Ibid., p. 128. 



exemple16. Dans d’autres disciplines, des juristes, comme Duguit, ont aussi 
revendiqué la science contre l’approche traditionnelle du droit. Ce groupe de 
professeurs socialement dominé et à la recherche d’une légitimation ont pu 
incarner l’approche scientifique (en termes de méthodologie et de forte production) 
pour mieux justifier leur place dans le monde des facultés de droit17. 

On le voit, juristes et criminologues s’affrontent sur le terrain de la 
responsabilité, devenue l’enjeu autour duquel s’articulent à la fois l’émergence 
d’une nouvelle science ayant pour objet le crime (et plus encore le criminel), le 
renouveau d’une discipline juridique en recherche constante de légitimité au sein 
des facultés de droit, et la concurrence que se livrent ces deux disciplines pour le 
droit d’imposer l’analyse la plus légitime du crime18. 

LA RECHERCHE D’UNE VOIE PROPREMENT SOCIOLOGIQUE 

Paul Fauconnet n’ignorait ni l’intensité des débats ni les enjeux disciplinaires et 
scientifiques. Dès 1898, il fait du thème et des diverses approches disciplinaires son 
domaine de spécialité : il est en charge dans l’Année sociologique des 
comptes rendus d’ouvrages qui traitent du droit pénal et plus directement de la 
responsabilité, parfois en collaboration avec Émile Durkheim. Dans une note 
expliquant le perfectionnement progressif des rubriques des comptes rendus, ce 
dernier explicite l’enjeu propre à la recherche d’une voie sociologique à l’étude du 
pénal : « Jusqu’à présent (la quatrième section) était exclusivement consacrée à la 
sociologie criminelle […]. En procédant ainsi, nous nous conformions à une 
tradition qui fait de l’étude du crime une sorte d’entité scientifique, ayant son objet 
propre et sa méthode spéciale. Mais quelque distincte que puisse être à certains 
égard cette branche de la sociologie, elle est étroitement parente d’autres 
recherches dont il importe de la rapprocher, si l’on veut que la classification des 
sciences réponde aux rapports naturels des choses19 ». Autrement dit, les 
durkheimiens s’opposent à la spécialisation de la sociologie criminelle, à sa 
transformation en science autonome. Comme le pose Durkheim, elle ne peut être 
une science qu’à condition qu’elle étende son champ de recherche des infractions 
des règles juridiques à celles de la morale ainsi qu’à l’étude de la formation des 
règles de droit et de morale. Le but est bien de se différencier de la criminologie en 

                                                 
16 Voir sa suggestive préface à l’ouvrage de P.-M. LEGRAIN, Éléments de médecine mentale 
appliqués…, op. cit.. 
17 Voir F. AUDREN, J.-L. HALPÉRIN, La culture juridique française, entre mythe et réalités 
(XIXe-XXe siècles), Paris, CNRS éditions, 2013. 
18 La littérature est surabondante sur le sujet. Qu’il nous soit permis de renvoyer aux ouvrages 
et études principaux. De M. KALUSZYNSKI, La République à l’épreuve du crime. La construction du 
crime comme objet politique 1880-1920, Paris, L.G.D.J., 2002 ; « Le retour de l’homme dangereux. 
Réflexions sur la notion de dangerosité et ses usages », Champ pénal / Penal field, nouvelle revue 
internationale de criminologie, vol. V, 2008. De M. RENNEVILLE, Crime et folie. Deux siècles 
d’enquêtes médicales et judiciaires, Paris, Fayard, 2003 ; « La réception de Lombroso en France 
(1880-1900) », in L. MUCCHIELLI (dir.), Histoire de la criminologie française, Paris, L’Harmattan, 
1994, p. 107-135. De L. MUCCHIELLI : « Criminologie, hygiénisme et eugénisme en France (1870-
1914) : débats médicaux sur l’élimination des criminels réputés “incorrigibles” », Revue d'histoire 
des sciences humaines, 2000, no 3, p. 57-88 ; Histoire de la criminologie française, Paris, 
L’Harmattan, 1994 ; « L’impossible constitution d'une discipline criminologique en France. 
Cadres institutionnels, enjeux normatifs et développements de la rechercher des années 1880 à 
nos jours », Criminologie, vol. 37, no 1, 2004, p. 13-42. 
19 É. DURKHEIM, « Introduction », L’Année sociologique, 1899-1900, p. 433-434. 



 

montrant certains de ses points aveugles, de ses impensés et donc de ses défauts. 
Trouver une voie spécifiquement sociologique, c’est la tâche que s’assigne 
Paul Fauconnet, à la suite de Durkheim, comme le montrent d’importants 
comptes rendus produits par les deux sociologues. 

Le premier, de Paul Fauconnet, analyse le maître ouvrage de Raymond Saleilles, 
l’Individualisation de la peine20. Le sociologue dresse un état par école (et donc par 
discipline) de la question de la responsabilité : les néo-classiques (principalement 
des juristes) qui cherchent à sauver le libre-arbitre en ajustant le degré de 
responsabilité au degré de liberté de l’agent ; l’école italienne (médecins et 
criminologues) qui refuse l’idée de libre-arbitre et articule le degré de la peine à 
celui de la témébilité du criminel ; la troisième voie (celle de Liszt et Saleilles), 
propre à des juristes soucieux de construire une science pénale scientifique qui 
resterait le monopole des juristes. Fauconnet veut reconnaître dans cette troisième 
voie la formation d’une nouvelle école transdisciplinaire car « proprement 
historique et sociologique ». Autrement dit, la publication de l’ouvrage de Saleilles 
lui permet de positionner la sociologie sur le terrain pénal et plus particulièrement 
de la responsabilité par la mise en valeur d’alliés disciplinaires objectifs : la 
criminologie dans son versant « anthropologie criminelle » est ici en ligne de mire, 
car certainement la discipline la plus directement concurrente de la sociologie. Pour 
autant, il n’oublie pas de marquer les différences d’approches avec Saleilles pour 
mieux mettre en lumière les spécificités de sa méthode sociologique : il « faudrait 
rechercher quels sont les phénomènes qui conditionnent l’évolution des idées de 
crime, de peine, etc. » pour mieux comprendre ce qui, à chaque époque, détermine 
cette idée de justice à laquelle Saleilles attribue l’existence de la réaction pénale. 
Dans la même livraison, il rend compte de l’ouvrage d’Augustin Hamon, 
Déterminisme et responsabilité, pour préciser la place de la sociologie 
durkheimienne dans le foisonnement hétérogène des études pénales et criminelles 
de cette fin de siècle21. La grande proximité des thèses soutenues par celui qui a 
enseigné un temps la criminologie à Bruxelles (et dont l’ouvrage compulse les 
leçons) avec l’école italienne ouvre un espace critique qui facilite l’explicitation de 
la singularité de l’approche sociologique : « De même, il n’est pas sûr que la 
question posée par M. H. : L’homme est-il ou n’est-il pas responsable ? ait 
véritablement un sens. Un homme n’est pas responsable en « soi », mais 
relativement à une conscience (la sienne ou tout autre) qui le considère comme 
devant supporter la sanction d’un acte. L’étude de la responsabilité consisterait à 
rechercher l’origine de cette notion de responsabilité et les causes des changements 
qu’elle a subis jusqu’à nous ». Dans la suite de ce dialogue avec adversaires et alliés 
choisis, il précise les écueils épistémologiques de leurs recherches et propose des 
voies nouvelles à explorer, comme dans son commentaire de la somme, en trois 
tomes, du juriste Bernardino Alimena22. Comme dans le cas de Saleilles, il voit 
en Alimena un allié objectif car il présente une synthèse critique de l’école 
anthropo-sociologique italienne (principalement de Ferri). Si Alimena se dit 
directement le produit de cette école, il prend soin néanmoins de marquer ses 

                                                 
20 P. FAUCONNET, « R. Saleilles, L’individualisation de la peine. Étude de criminalité sociale. 
Précédée d’une préface de M. G. Tarde, in 8° de 281 pages, 1898, Paris, Alcan (Bibliothèque générales 
des Sciences sociales) », Année sociologique, vol. 2, 1897-1898, p. 358-364. 
21 P. FAUCONNET, « A. Hamon, Déterminisme et responsabilité, 1 vol., in-12 de 249 pages, 1898, 
Paris, Schleicher (Bibliothèque internationale des Sciences sociologiques) », Année sociologique, 
vol. 2, 1897-1898, p. 367-369. 
22 P. FAUCONNET, « Alimena, I limiti e i modificatori dell’imputabilità, t. III, gr. in-8° de 729 
p. Torino, Bocca, 1899 », L’Année sociologique, 1898-1899, p. 435. 



distances, notamment dans sa conception de la peine (et donc de la responsabilité). 
Il ne reconnaît pas l’inutilité de la peine (à laquelle devraient être substituées des 
mesures de défense sociale), bien plus il en fait un objet d’étude. Fauconnet se 
réjouit du tournant que constitue la conception de la peine comme « un 
phénomène social ». Il précise du reste que « la peine est la réaction naturelle de la 
société contre le crime, régularisée par le droit ». Sa critique porte sur la méthode 
d’analyse de ce fait social, méthode qui doit véritablement être scientifique : « Il est 
difficile de savoir exactement quelles sont ces réactions, quelle est leur force, quelle 
est leur fonction : l’analyse des concepts de sanction et de responsabilité nous 
renseigne fort peu ; seule l’étude comparative des origines et de l’évolution de la 
peine et de la responsabilité dans les différentes sociétés pourrait nous éclairer. Or 
cette étude est presque absolument négligée par la nouvelle école ». La négligence 
ouvre précisément sur espace scientifique encore inexploré que Fauconnet se 
propose d’arpenter dans son travail de thèse. 

L’ouvrage de Gustave Glotz (La solidarité de la famille dans le droit criminel grec, 
1904) est l’occasion saisie par Durkheim pour préciser davantage la voie d’approche 
sociologique de la responsabilité23. Le maître se montre beaucoup plus critique que 
l’élève dans ses comptes rendus, car il a la légitimité institutionnelle et scientifique 
pour se l’autoriser. Il trace avec beaucoup plus de netteté et de force les frontières 
disciplinaires, tout comme il explicite avec autorité les défauts épistémologiques et 
méthodologiques des autres disciplines. S’il reconnaît, à la toute fin de son analyse, 
que le travail de Glotz est « une contribution d’une grande importance », il limite 
ses effets positifs directs à « l’histoire du droit grec » et « à la science comparée du 
droit ». Le sociologue, lui, pourra lire ce travail avec « un très grand intérêt ». La 
thèse n’est, selon Durkheim, pas exempte de défauts. Ils sont relevés avec minutie. 
Le principal tient à une analyse trop systématique : s’il approuve la problématique 
générale de l’ouvrage (« Montrer comment, en Grèce, la responsabilité individuelle 
s’est peu à peu dégagée de la responsabilité collective »), il tient à préciser que cette 
évolution n’a été ni linéaire ni parfaite, en ce que bien souvent coexistent dans une 
même société des systèmes et des représentations diverses de la responsabilité. Les 
modes de responsabilités dépendent davantage des structures sociales (et plus 
particulièrement de la famille : rapports dans la famille, entre familles et entre une 
famille et l’ensemble constitué par les autres familles, autrement dit l’État) que de 
l’état du droit à un certain moment : malgré une structure juridique solidement 
charpentée, des habitudes et contraintes morales et sociales peuvent encore agir, y 
compris en contradiction avec l’ordre juridique positif, laissant subsister des modes 
divers de responsabilité (individuelle et collective). Comprendre les ressorts de la 
responsabilité à un âge donné demande de retracer avec minutie l’histoire de ces 
structures morales et légales. Cette précaution méthodologique empêche de 
plaquer artificiellement une analyse trop systématique (ici le processus 
d’individualisation qui commanderait le passage de la responsabilité collective à la 
responsabilité individuelle) en relevant la vigueur des passés qui, dans un état 
social donné, restent présents. 

Enfin, un dernier ouvrage doit être relevé car il est l’objet de comptes rendus de 
Durkheim et Fauconnet, celui de l’anthropologue Edward Westermarck, The Origin 
and Development of the Moral Ideas24. La confrontation des deux comptes rendus 

                                                 
23 É. DURKHEIM, « Glotz (Gustave), La solidarité de la famille dans le droit criminel en Grèce, Paris, 
Fontemoing, 1904, p. xx-621, gr. in-8° », L’Année sociologique, 1903-1904, p. 465-472. 
24 É. DURKHEIM, « Westermarck (Edward), The Origin and Develoment of the Moral Ideas, vol. I. 
London, Macmillan and Co, 1906, XXI-716 p. in 8° », L’Année Sociologique, t. X, 1907, p. 383-395 ; 
P. FAUCONNET, « E. Westermarck, The Origin and Development of the Moral Ideas », vol. 1, 



 

permet d’apprécier la forte convergence des points de vue du maître et de l’élève. 
Tous deux soulignent l’importance de la recherche, mais, ils insistent aussi sur les 
défauts de méthode. Pour Durkheim, Westermarck est resté fidèle à l’anthropologie 
juridique allemande et à l’anthropologie religieuse anglaise, dans le sens où « tout 
en reconnaissant en principe que la morale est chose essentiellement sociale, il croit 
qu’au fond les ressorts de cette évolution doivent être recherchés parmi les 
dispositions les plus générales et plus permanentes de la nature humaine ». Dans 
la même logique, pour Fauconnet, Westermarck n’agit pas en sociologue mais en 
psychologue, car les faits moraux (comme la responsabilité) ne sont pas rapportés 
à des causes sociales mais individuelles. L’anthropologue voudrait ignorer « qu’il 
y a des faits spécifiquement sociaux, des représentations et des émotions 
irréductibles à celles de la conscience individuelle ». Il reproche surtout à 
Westermarck de négliger l’explication de la formation du respect d’une règle 
morale : « Une science des mœurs qui néglige et relègue à l’arrière-plan les 
caractères religieux de la morale se condamne, à notre sens, à laisser sans 
explication ce qui, dans la moralité, est essentiel, ce que nos adversaires nous 
reprochent précisément de ne pouvoir expliquer ». La leçon de méthode se poursuit 
en une explication qui annonce la manière dont il analysera ce fait social qu’est la 
responsabilité : « Quelle est la cause de la responsabilité collective, pourquoi ceux 
que nous appelons irresponsables sont-ils légalement punis dans certaines 
civilisations, comment s’explique le meurtre rituel des vieillards, ou l’infanticide 
légal, ou le sacrifice humain ? Ce sont là des problèmes déterminés ; il est possible 
de constituer, en rapprochant des cas bien observés, un fait bien défini et d’établir, 
par une discussion solide, que ce fait n’apparaît que dans telles conditions sociales, 
dans tel type de sociétés ». Comme le dit Durkheim dans une formule plus 
systématique : « Faire la genèse des idées morales, c’est chercher quelles sont les 
causes qui les ont suscitées. Nous ne nous arrêterons pas ici à exposer à nouveau 
quelles raisons on a de croire que ces causes sont essentiellement sociales […]. Mais 
alors, pour découvrir ces causes, pour expliquer les variations par lesquelles a passé 
une règle morale, il faut, de toute nécessité, mettre ces variations en rapport avec 
les milieux sociaux où elle s’est élaborée et transformée ». 

On le voit, les comptes rendus produits avant et pendant la rédaction de la thèse 
de Paul Fauconnet permettent de faire état d’un double travail : celui de la mise à 
distance des autres sciences qui prennent le pénal pour objet et celui de 
l’objectivation d’une voie proprement sociologique à son étude. Ceci permet de 
replacer la thèse dans un cadre qui détermine à la fois son objet (une notion morale 
et juridique analysée comme un fait social), sa méthode (histoire comparée ; 
expliquer le social par le social) et son but (bâtir la sociologie comme science sociale 
autonome). La Responsabilité peut d’ailleurs se lire comme un manifeste 
sociologique. L’atteste avec aplomb et force la première phrase de l’ouvrage : « La 
responsabilité n’est généralement pas étudiée comme une réalité donnée à 
l’observation25 ». C’est bien contre les approches classiques ou nouvelles que se 
positionne la thèse, contre des méthodes qui ne mèneraient qu’imparfaitement à 
bout les ambitions scientifiques qui parfois les sous-tendent. À cet égard, 
l’ensemble de la thèse construit par contrastes la seule voie possible pour analyser 
la responsabilité. Pour y parvenir, Fauconnet tente de déconstruire ce que 
Gaston Bachelard appellera plus tard, dans La formation de l’esprit scientifique 

                                                 
London, Macmillan, 1906, XXI-716 p. in-8° », Revue philosophique de la France et de l’étranger, 
1907/1, p. 407-416. 
25 P. FAUCONNET, La responsabilité…, op. cit., p. 1. 



(1934), un obstacle épistémologique. L’obstacle désigne ici tout ce qui, dans la 
recherche scientifique ou dans l’analyse raisonnée, empêche de voir clairement les 
choses, de poser correctement les questions. Bachelard souligne qu’il est « très 
remarquable que, d'une manière générale, les obstacles à la culture scientifique se 
présentent toujours par paires ». Cette « bipolarité des erreurs » est propre à la 
nature même du travail scientifique déterminé par l’impératif de la controverse : 
« Comme dans une activité scientifique, nous devons inventer, nous devons 
prendre le phénomène d’un nouveau point de vue. Mais il nous faut légitimer notre 
invention : nous pensons alors notre phénomène en critiquant le phénomène des 
autres. Peu à peu, nous sommes amenés à réaliser nos objections en objets, à 
transformer nos critiques en lois. Nous nous acharnons à varier le phénomène dans 
le sens de notre opposition au savoir d’autrui26 ». Sans évidemment avoir pu 
recourir à ce concept, Paul Fauconnet s’attaque pourtant à l’un de ces couples 
épistémologiques qui fait obstacle à l’analyse de la responsabilité (le spiritualisme 
et l’utilitarisme), tentant d’ouvrir une troisième voie qui objective les impensés et 
éclaire les zones laissées dans l’ombre de ces deux approches. 

Comme il le fait depuis 1898, suivant en cela le sillon durkheimien, il met dos à 
dos les doctrines classiques et criminologiques de la responsabilité. Si elles 
paraissent antagonistes, l’une s’attachant à l’intention de l’auteur (à sa liberté 
d’action), l’autre aux déterminismes qui pèsent sur ses actes (sur sa psychologie), 
elles ne se cristallisent pas moins autour d’un même postulat, d’une même 
représentation : la responsabilité est rattachée à l’individu. Dans ces approches, « le 
crime et le criminel se confondent presque : le crime n’existe que dans la conscience 
individuelle qui l’a résolu, ou bien il révèle la criminalité virtuellement préexistante 
dans cette conscience27 ». Autrement dit, la confusion entre le crime et l’agent se 
trouve dans le spiritualisme et l’éclectisme des juristes dans le sens où la peine, à 
travers la punition d’un crime, vise d’abord un individu qui est censé être la 
personnification de ce crime. Son intention coupable renseigne une responsabilité 
morale qui engage une responsabilité pénale. La confusion se trouve également 
dans l’utilitarisme déterministe des criminologues qui cherchent à mesurer la 
témibilité, l’anormalité, en un mot anachronique la dangerosité du criminel. 
L’apparente opposition des deux approches du crime et du criminel masque une 
convergence fautive : ces deux approches, construites à partir de disciplines 
différentes et concurrentes, sont toutes deux « radicalement subjectivistes ». 
L’implacable constat sonne le glas d’une dispute apparemment irrésolvable. Il 
montre en quoi, juristes et criminologues, spiritualistes et utilitaristes, 
conservateurs et modernes, ne s’opposent pas sur l’essentiel : l’explication du 
rattachement de la responsabilité à un individu, alors qu’une analyse comparée 
dans le temps et l’espace en montre le caractère essentiellement situé, c’est-à-dire 
relatif à une société donnée et à un état particulier de cette société. 

UN FAIT JURIDIQUE ET MORAL 

Reprenant les reproches qu’il avait pu adresser avec Durkheim à des chercheurs 
pourtant proches, comme Glotz ou Westermarck, Fauconnet pose que « les règles 
et les jugements de responsabilité sont évidemment des faits : ils tombent sous 

                                                 
26 G. BACHELARD, La formation de l’esprit scientifique. Contribution à une psychanalyse de la 
connaissance objective, Paris, Vrin, coll. Bibliothèque des textes philosophiques, 1967 (1934), p. 20. 
27 P. FAUCONNET, La responsabilité, op. cit., p. 327. 



 

l’observation, on peut les décrire, les raconter, les situer, les dater28 ». Les règles de 
la responsabilité permettent de désigner les sujets d’une sanction et de moduler 
l’intensité et la nature de cette sanction. Le jugement de responsabilité est l’acte 
qui est rendu par application de ces règles. De fait, « la responsabilité est la qualité 
de ceux qui doivent, l’irresponsabilité la qualité de ceux qui ne doivent pas, en vertu 
d’une règle, être choisis comme sujets passifs d’une sanction29 ». Les patients 
susceptibles d’être désignés comme responsables, et donc de subir la peine, sont 
potentiellement illimités. En revanche, la responsabilité a toujours à voir avec un 
crime avec lequel elle est directement liée. Comme le préconise Durkheim, pour 
comprendre la peine il faut d’abord comprendre la nature et la puissance du 
crime30. Fauconnet applique scrupuleusement cette méthode : « La principale 
condition de l’existence d’une société donnée est la vitalité du système de 
croyances qui assure la solidarité de ses membres […]. C’est de ce point de vue que 
le crime est véritablement un acte antisocial qui lèse la société et menace sa vie. 
Ainsi s’explique la douleur qu’il provoque ». La fonction de la peine est alors de 
restituer « dans son intégrité, la croyance ébranlée par le crime31 ». La peine vise 
prioritairement le crime, et c’est parce qu’elle ne peut l’atteindre qu’elle « rebondit 
sur un substitut du crime »32. La responsabilité n’est ainsi jamais celle du patient, 
mais elle se pose sur un patient parce que le rétablissement des représentations 
sociales violées par le crime demande une « proie » qui symbolise le crime33. 
Autrement dit, la responsabilité préexiste au responsable : elle se portera, suivant 
des règles morales et juridique de distribution, sur celui ou ceux qui personnifieront 
le crime, car c’est bien le crime qu’elle vise à travers le ou les patients. Au final, la 
responsabilité a pour fonction de permettre l’application de la peine, c’est-à-dire 
qu’elle ouvre le champ possible du retour à l’ordre. 

L’analyse transhistorique et comparatiste des faits de responsabilité conduit le 
sociologue à poser deux règles de l’évolution de la responsabilité. La première 
avance qu’au cours de l’histoire, au cours de la complexification des sociétés, la 
responsabilité tend à s’individualiser : « Collective et communicable dans les 
sociétés inférieures, elle est, en principe, strictement personnelle dans les sociétés 
les plus civilisées34 ». L’un des facteurs de cette individualisation est la construction 
de l’État, « grand adversaire de la vendetta et de la responsabilité collective35 ». La 
seconde loi postule que l’individualisation amoindrit la responsabilité. Il s’agit là 
d’un paradoxe que tente d’expliquer Paul Fauconnet : l’individu libéré de ses 
solidarités familiales n’est dorénavant plus responsable que de ses actes, il ne peut 
plus être soumis à une responsabilité collective, par définition plus vaste et donc 
potentiellement plus fréquente. L’extension de la responsabilité individuelle 
circonscrit, limite et « exténue » (pour reprendre le mot de Paul Fauconnet) la 
responsabilité : « La responsabilité strictement personnelle est comme la dernière 
valeur positive d’une responsabilité qui tend à devenir nulle. De ce point de vue, 

                                                 
28 Ibid., p. 2. 
29 Ibid., p. 11. 
30 É. DURKHEIM, De la division du travail social, 2e éd., Paris, F. Alcan, 1902, p. 64 sqq ; et « Deux 
lois de l’évolution pénale », L’Année sociologique, t. 4, 1899-1900, p. 65-95. 
31 P. FAUCONNET, La responsabilité, op. cit., p. 226. 
32 Ibid., p. 234. 
33 Ibid., p. 244. 
34 Ibid., p. 330. 
35 Ibid., p. 334. 



l’évolution de la responsabilité apparaît comme une régression. Ce qu’on prend 
pour la responsabilité parfaite, c’est la responsabilité exténuée et sur le point de 
disparaître36 ». 

On voit là la reprise de l’idée de Jhering, que cite Fauconnet (p. 305), selon 
laquelle l’histoire de la peine est celle d’une abolition constante. À mesure que 
l’individualisation progresse, la personne humaine devient sacrée, si bien que les 
souffrances que les peines lui infligent deviennent, par l’expression croissante d’un 
sentiment de pitié, intolérables. Durkheim avait rejeté cette analyse de 
l’adoucissement des peines, qu’il rattachait plutôt à l’affaissement de la sacralité 
d’institutions comme la religion, la famille et l’État : au fur et à mesure de leur 
désacralisation, les états forts et définis de la conscience collective sont moins 
meurtris par les crimes qui les touchent, en conséquence la réponse pénale tend à 
s’adoucir. C’est là une des rares prises de distance avec Durkheim qui permet à 
Fauconnet d’introduire un facteur déterminant dans le choix du patient : ce choix 
est aussi contraint par les structures sociales et mentales. Il ne se fait pas au hasard 
mais bien en fonction de ceux qui semblent socialement être dignes de courroux 
ou de sympathie : « Le respect, l’amour et la pitié croissants qu’inspire la personne 
humaine concourent à limiter et à modifier la responsabilité. Sous ce rapport, le 
culte individualiste de la personne ne se manifeste pas seulement par l’interdiction 
partielle des traitements qui aviliraient ou lèseraient le patient. Il prend aussi une 
forme positive : l’intérêt que nous portons à l’individu incline la société qui le juge 
à pénétrer en lui, à se mettre à sa place37 ». La prise de distance est relative, car les 
référents religieux qu’il mobilise pour analyser la place de l’individu témoignent 
d’un souci proprement durkheimien d’expliquer le social par ce qui le constitue : le 
juridique et le moral. C’est là certainement le trait caractéristique de l’analyse de 
Fauconnet car il relie la responsabilité à tout ce qui l’explique : le crime, la peine, 
le patient, la morale, en un mot le social. 

RETOUR AU DROIT 

Cette voie singulière pour trancher le nœud scientifique d’une responsabilité 
nouée par les tenants du libre-arbitre et du déterminisme, ne prospèrera pas, dans 
les années 1920-1930, en raison même de son origine disciplinaire, en raison même 
de sa singularité et partant de son isolement. Une autre cause doit être recherchée 
dans la trajectoire universitaire de Paul Fauconnet, telle qu’elle a été analysée par 
Johann Heilbronn. Ayant suivi une carrière d’enseignement à l’université, et non à 
l’École pratique des hautes études, Fauconnet appartient au pôle « universitaire » 
des durkheimiens, ceux qui se consacrent d’abord à l’enseignement de la sociologie 
et de la philosophie et qui ne participent que très marginalement à la production 
scientifique, voie empruntée par le pôle des « chercheurs » à la suite de 
Marcel Mauss. Il est resté le chercheur d’un ouvrage dont il n’a pu assurer par des 
travaux ultérieurs l’ancrage dans sa discipline et dans les disciplines voisines, 
même s’il en a fait la base de son enseignement à la Sorbonne. Au témoignage de 
Paul Nizan, l’enseignement de Paul Fauconnet semble ne pas avoir fait de lui un 
promoteur efficace de la sociologie. Dans Les chiens de garde, le militant 
communiste le présente comme un professeur ennuyeux, un sociologue du passé, 
un apologue de l’obéissance, pire l’homme d’un ouvrage poussiéreux (« Et en effet 

                                                 
36 Ibid., p. 344. 
37 Ibid., p. 312. 



 

qui donc lit […] la Responsabilité ? »)38. Pour le dire autrement que l’ancien 
étudiant, l’ouvrage est édité, reçu et il entame une carrière dans une discipline 
encore respectée mais de plus en plus éclatée entre ses pôles recherche et 
enseignement, dans un contexte universitaire dans lequel la sociologie semble aux 
yeux de certains étudiants (et futurs intellectuels) une science du passé, et dans une 
biographie scientifique de son auteur qui l’amène dès 1921 à presque abandonner la 
recherche. Autant de conditions qui expliquent l’écho relatif de la Responsabilité 
dans l’entre-deux-guerres, après pourtant une éclatante parution39. 

Dans l’espace théorique du droit, l’ouvrage connaît de la même manière un 
succès paradoxal : estimé mais peu utilisé et référencé. Il profite de l’engouement 
de jeunes juristes qui tentent de se faire une place : ils en tirent des leçons de 
méthode voire une ouverture épistémologique. Henri Lévy-Bruhl faisant le 
compte-rendu de la Responsabilité dans la Nouvelle revue historique de droit français 
et étranger encourage ses collègues à « méditer » et « à suivre » son exemple et 
donc à faire preuve de « hardiesse » méthodologique40. L’élan tout positif du 
romaniste s’explique par ses accointances avec l’École. Il prend soin néanmoins de 
ne relever que les points de méthode et les résultats qui lui permettent en creux de 
justifier sa propre approche de l’histoire du droit : l’observation des faits, l’histoire 
comparée, le recours à la notion durkheimienne d’institution. Les thèses juridiques 
qui abordent la responsabilité le citent en bibliographie, peut-être plus par souci 
rigoureux d’exhaustivité que par intérêt scientifique41. Les manuels, de même, le 
citent. S’il est une référence, il n’est pas un secours méthodologique : aucune 
recherche juridique n’aborde cette question d’un point de vue historique 
comparatiste ; aucune analyse ne reprend à elle les conclusions de l’ouvrage, si ce 
n’est pour confirmer l’état subjectif de la responsabilité actuelle. Les juristes, il est 
vrai, ne peuvent ou ne savent se saisir de la Responsabilité en ce que l’ouvrage non 
seulement refuse de prendre part au débat pendant entre juristes et criminologues 
sur la responsabilité du criminel, mais semble ne leur offrir que doutes et critiques 
à l’égard d’une institution juridique traditionnelle à laquelle ils sont par leur 
formation naturellement attachée. Quel contraste avec l’engouement dont le livre 
est aujourd’hui l’objet en sociologie et en droit. La Responsabilité est 
« redécouverte », analysée et remobilisée, faisant presque oublier les raisons de son 
demi-succès du vivant de son auteur42. 

                                                 
38 P. NIZAN, Les chiens de garde, Paris, Maspero, 1965 (1e éd. 1932), p. 108. 
39 L’ouvrage reçoit des louanges et des prix, notamment le prix Charles Lévêque de l’Académie 
des sciences morales et politiques le 8 juillet 1922, sur le rapport de Lucien Lévy-Bruhl (Séances 
et travaux de l’Académie des sciences morales et politiques, Paris, Picard et fils, 1922, p. 404). 
40 H. LÉVY-BRUHL, « Fauconnet (Paul), La responsabilité, étude de sociologie, 1920 », Nouvelle revue 
historique de droit français et étranger, 1920, p. 592. 
41 P. DENAVE, Rapports entre la responsabilité civile et l’assurance, thèse de droit Lyon, 1935 ; 
J. Tisserand, La répression du suicide spécialement dans le projet de code pénal français, thèse droit, 
Nancy, 1935 ; T. CHANH LE, Éléments essentiels de droit pénal de Dai-Nam, thèse droit Bordeaux, 
1935 ; B. K. PÉRITCH, Contribution juridique en vue de l’élaboration d’un code civil yougoslave, 
thèse droit, Paris, 1936. 
42 Quelques exemples : P. PONCELA, « Autour de l’ouvrage de Paul Fauconnet : une dimension 
sociologique de la responsabilité pénale », Archives de philosophie du droit, no 22, 1977, 
p. 131-142 ; G. COURTOIS, « L'impératif pénal selon Paul Fauconnet [présentation de thèse, La 
responsabilité, étude de sociologie, soutenue en 1920] », Droit et Cultures, 1996, n° 31, p. 107-118 ; 
A.-S. CHAMBOST, « La Responsabilité de Paul Fauconnet (1920) : une étude de sociologie 
criminelle », Cahiers du Centre lyonnais d’histoire du droit et de la pensée politique, no 2, 
décembre 2004, p. 165-209 ; B. KARSENTI, « « Nul n’est censé ignorer la loi ». Le droit pénal de 
Durkheim à Fauconnet », Archives de philosophie, t. 67, 2004/4 ; p. 557-581 ; G. SAPIRO, « De la 



                                                 
responsabilité pénale à l’éthique de responsabilité. Le cas des écrivains », Revue française de 
science politique, 2008/6, vol. 58, p. 877-898 ; P. COMBESSIE, « Paul Fauconnet et l'imputation 
pénale de la responsabilité. Une analyse méconnue mais aujourd'hui pertinente pour peu qu'on 
la situe dans le contexte adéquat », Anamnèse, no 3, Trois figures de l’école durkheimienne : 
Célestin Bouglé, Georges Davy, Paul Fauconnet, p. 221-246. 





 

Marc Milet 

L. Duguit et M. Hauriou : un dialogue 

juridique au prisme de la sociologie 

es écrits des deux grands maîtres du droit public de la IIIe République ont 
donné lieu à d’innombrables études complétées désormais par un 
important travail de réédition d’œuvres devenues difficilement 
accessibles et dont l’actualité commémorative a permis de célébrer la 

richesse. Issus tous deux de la faculté de droit de Bordeaux, lauréats du grand 
concours de 1882, Léon Duguit et Maurice Hauriou n’ont eu de cesse tout au long 
de leur longue carrière de con(tro)verser par publications interposées1.  Associés 
rivaux, au-delà des divergences politiques et doctrinales souvent surestimées, ils 
poursuivent en réalité un même objectif : édifier une solide théorie juridique qui 
soit apte à légitimer l’État2 face aux nombreuses attaques dont il fait l’objet et à 
prémunir les citoyens de l’arbitraire dans le cadre du nouveau régime républicain. 
Conçu juridiquement comme « institution des institutions » chez l’un, 
coordinateur de services publics chez l’autre, peu importe au fond, car tous deux 
conçoivent l’État comme le seul instrument viable de l’ordonnancement d’une 
société pacifiée mais dont les empiètements sur les libertés individuelles doivent 
être préservées par une soumission à la règle de droit, désormais traduite dans cette 
nouvelle « idée de l’état de Droit3 ». 

En rupture dès lors avec un enseignement pratique restreint à l’exposé de 
connaissances techniques et de l’ancienne « école de publicistes politiques », 
L. Duguit et M. Hauriou contribuent ainsi aux tournants des XIXe et XXe siècles à 
l’édification d’une véritable science juridique. Cette contribution se propose de 
revenir de manière synthétique sur le statut de la sociologie dans cette entreprise 
commune. 

En premier lieu, la question de l’introduction des sciences sociales en faculté 
juridique, de la transposition des méthodes en droit, tiennent une place 
prépondérante dans leurs échanges. La question sociologique est donc un objet de 
controverse en soi qui donne lieu à d’importantes passes d’arme intellectuelle qui 
ne se limitent pas à la seule période des écrits de jeunesse (I). De manière tout aussi 
significative, il est possible d’observer que le dialogue juridique entretenu s’est 
nourri de leur attrait pour la sociologie et que leur œuvre doctrinale, si ce n’est de 
technique juridique, est directement tributaire de cette attirance (II). 

                                                 
1 Cf. J.-A. MAZÈRES, « Duguit et Hauriou » in F. MELLERAY (dir.), Autour de Léon Duguit, 
Bruxelles, Bruylant, 2011, p. 115-138 ; M. Milet, « L. Duguit et M. Hauriou : quarante ans de 
controverse juridico-politique. Essai d’analyse socio-rhétorique (1889-1929) » in 
C-M. HERRERA (dir.), Les juristes face au politique. Le droit, la gauche, la doctrine sous la 
IIIe République, Paris, Kimé, 2003, p. 85-121. 
2 Le jeune Sartre ne s’y trompe pas, cf. J.-P. SARTRE, « La théorie de l’État dans la pensée 
Française d’aujourd’hui », traduction de « The theory of the state in modern french thought », 
Paris, The New Ambassador, no 1, janvier 1927. 
3 M. HAURIOU, Notice sur les œuvres de Léon Michoud, Grenoble, Allier et frères, 1917, p. 25. 

L 



 

UN DIALOGUE SOCIOLOGIQUE DE DEUX JURISTES 

Faits bien connus aujourd’hui, bien qu’ils ne soient pas les seuls juristes à 
introduire la sociologie en faculté de droit4, ils sont au sein du corps des professeurs 
agrégés de droit les deux premiers à dispenser un cours officiel en faculté d’État. 
Léon Duguit monte à Bordeaux au second semestre 1891 le premier séminaire de 
sociologie de troisième cycle sur le modèle du séminaire allemand découvert par 
son collègue H. Saint Marc lors de ses voyages outre-rhin ; Maurice Hauriou ouvre 
à l’automne 1894 à la faculté de droit de Toulouse un cours libre de science sociale, 
bientôt officialisé par le Conseil de l’Université et qu’il assure jusqu’en 1902. Le 
dialogue qu’ils entament peut s’interpréter comme une relecture par procuration 
en droit du « duel » entamé entre Émile Durkheim et Gabriel Tarde. 

Une contribution à l’état naissant des sciences sociales 

Léon Duguit et Maurice Hauriou ne peuvent être considérés comme de simples 
passeurs des préoccupations sociologiques. Les deux juristes participent bien de la 
construction de la nouvelle discipline à un moment où la frontière de la matrice 
disciplinaire n’est pas encore clairement définie. Influencés par le milieu bordelais 
où les juristes sont particulièrement ouverts aux savoirs sociaux, dès l’attribution 
de leurs premiers enseignements en histoire du droit, ils échangent sur la possibilité 
d’y introduire des éléments sociologiques au sein de leurs cours respectifs5. 

Le tournant des années 1880-1900 correspond bien à la phase anormale des 
processus de révolution scientifique telle que décrite par T. Kuhn6 : la consolidation 
de la discipline fondée sur un nouveau paradigme se trouve précédée par une 
période conflictuelle durant laquelle s’opposent des visions concurrentes relatives 
aux principes, aux hypothèses et aux instruments légitimes qui la définisse. 

La question de l’introduction des enseignements de sociologie à l’université fait 
l’objet d’une concurrence dans la lutte d’influence que se mènent les facultés des 
lettres et de droit pour acquérir le statut de porte-parole légitime de la République 
naissante7. Les conceptions proposées diffèrent entre deux pôles : celui des sciences 
sociales spécialisées, conçues de manière ambigüe comme un renouvellement 
méthodologique de savoirs savants existants et non dénuées d’une visée pratique 
dans l’amélioration de la formation aux fonctions administratives, et celui de la 
sociologie générale, conçue comme science de la société ad hoc qui doit diffuser ses 
notions fondamentales et ses méthodes au sein des autres disciplines. Ni L. Duguit 
ni M. Hauriou ne peuvent toutefois être strictement rattachés au premier pôle. En 
témoignent les longs développements non juridiques du maître livre de 
Léon Duguit publié en 1901, l’État, le droit objectif et la loi positive et la nature même 
des leçons de science sociale proposées par M. Hauriou qui cherche, selon ses 

                                                 
4 G. WEISZ, « L’idéologie républicaine et les sciences sociales. Les durkheimiens et la chaire 
d’économie sociale à la Sorbonne, Revue française de sociologie, 1979, p. 84-91 ; F. AUDREN, Les 
juristes et les mondes de la science sociale. Deux moments de la rencontre entre droit et science 
sociale au tournant du XIXe et au tournant du XXe siècle, thèse pour le doctorat en droit, Université 
de Dijon, 2005. 
5 F. AUDREN, M. MILET, « Préface. Maurice Hauriou sociologue. Entre sociologie catholique et 
physique sociale », in : M. HAURIOU, Écrits sociologiques, Paris, Dalloz, 2009, p. XI. 
6 T.S. KUHN, Structure des révolutions scientifiques, Paris, Flammarion, 1983. 
7 G. WEISZ, art. cité. 



propres termes, au-delà du droit, à édifier un véritable « système de science 
sociale ». 

Tous deux sont fortement insérés dans des réseaux de sociabilités sociologiques. 
Engagé au sein de la « nébuleuse réformatrice8 », L. Duguit est associé aux divers 
congrès, revues et sociétés savantes qui s’emparent alors du fait social. Dès 1887, il 
participe à la création de la Revue d’économie politique dont il assure durant cinq 
ans le secrétariat de rédaction. Ses promoteurs par la volonté affichée de s’ouvrir 
aux « études sur la science sociale9 » la conçoivent comme un outil de propagation 
de la pensée solidariste et une offensive contre la domination de l’école libérale en 
économie10. Enrôlé également dans le projet personnel de René Worms qui tente 
de rallier le plus grand nombre de juristes à la revue internationale de sociologie, 
Duguit figure au nombre de ses collaborateurs réguliers et y publie ses deux 
principales études « sociologiques11 ». En 1903, lors de la tenue du congrès des 
sociétés savantes à Bordeaux, il prend part avec des collègues des facultés des 
lettres aux discussions relatives au rapport entre la sociologie et le droit12. « Afin 
de répandre sa doctrine », le livre et l’enseignement ne lui suffisant pas selon 
Roger Bonnard, le juriste bordelais donne enfin une série de conférences 
parisiennes au sein de l’École des Hautes Études sociales de 1907 à 1911. Née d’une 
scission avec le collège libre des sciences sociales, l’École cherchait à proposer une 
offre différente de l’école libre des sciences politiques, dont l’enseignement tourné 
vers la formation des administrateurs était jugé selon ses promoteurs inaptes à 
développer l’esprit critique13. 

Hauriou pour sa part côtoie durant ses jeunes années les collègues de la faculté 
des Lettres dans ce qu’il nomme « la forte éducation du café14 ». S’y retrouvent 
aussi bien le philosophe Frédéric Rauh15, les métaphysiciens Georges Dumesnil et 
Jean Jaurès16, ou encore l’historien d’art Emile Mâle17. Comme il le concède lui-
même, ces rencontres sont fondamentales dans sa formation et vont largement 

                                                 
8 M. PENIN, « Un solidarisme interventionniste : la revue d’économie politique et la nébuleuse 
réformatrice, 1887-1914 », in C. TOPALOV (dir.), Laboratoires du nouveau siècle et ses réseaux en 
France, Paris, EHESS, 1999, p. 95-119. 
9 « Notre programme », Revue d’économie politique, t. 1, 1887. 
10 Dès 1888, Émile Durkheim et Gabriel Tarde y publient tous deux un article. 
11 L. DUGUIT, « Un séminaire de sociologie », Revue internationale de sociologie, no 3, mai-
juin 1893, p. 201-208 ; « Des fonctions de l’État moderne. Étude de sociologie juridique », Revue 
internationale de sociologie, t. II, no 3, mars 1894, p. 161-197. 
12 Revue internationale de sociologie, t. 11, 1903, p. 438. Voir aussi S. GILBERT, « présentation », in 
L. DUGUIT, Le pragmatisme juridique, La mémoire du droit, Paris, 2008, note 331, p. 95. 
13D. MAY, « L’École des Hautes études sociales. Les origines », in L’école des Hautes Études 
sociales, 1900-1910, Paris, Félix Alcan, 1910, p. 1-9 ; C. PROCHASSON, « Collège libre des sciences 
sociales et École libre des hautes études sociales », in J. JULLIARD, M. WINOCK (dir.), Dictionnaire 
des intellectuels français, Paris, Seuil, 1996, p. 285-287. 
14 Propos rapportés par Achille Mestre, discours pour le centenaire de la naissance de 
M. Hauriou, à l’issue de la séance solennelle de rentrée des facultés, 5 novembre 1956. 
15 Sur Rauh, cf. Ch. PROCHASSON, « Frédéric Rauh, le socialisme, la réforme et la morale », Mil 
neuf cent, 2012, 1, p. 39-53. 
16 A. MESTRE, op. cit. 
17 Témoignage d’Émile Mâle rapporté par P. OURLIAC, « Hauriou et l’histoire du droit », in La 
pensée du doyen Maurice Hauriou et son influence, Paris, A. Pédone, 1969, p. 89. 



 

influencer ses travaux18. À l’été 1893, il rend visite à Gabriel Tarde dont il a 
découvert les travaux et avec qui il entretient une correspondance. 

Les œuvres de jeunesse des deux juristes, communément consacrées donc, soit 
à des « études sociologiques », soit à des interrogations sur le statut de la discipline, 
connaissent une large diffusion, chacune de leur publication donnant lieu à des 
référencements si ce n’est à de longs comptes rendus au sein des revues des 
diverses écoles en formation, tels L’année sociologique des durkheimiens, La réforme 
sociale des Le Playsiens ou les revues philosophiques plus anciennes interpellées 
par ce tournant positiviste. Ce rayonnement dépasse les frontières. Hauriou publie 
en Italie et les décennies suivantes, les travaux de Duguit connaissent une certaine 
visibilité au sein de la sociologie nord-américaine19. 

La chronologie du rapport des deux juristes à la sociologie mérite bien d’être 
revue au regard des termes de la controverse qui les opposent, encore 
implicitement, au milieu des années 1890. L’historiographie20 a en effet longtemps 
fait prévaloir l’idée que la conversion de Léon Duguit était antérieure à celle de 
Maurice Hauriou. Dans deux articles de 1888 et 1889, Duguit prône expressément 
l’introduction de la sociologie en faculté de droit, soit sous la forme d’un cours 
général optionnel21 soit via un programme ambitieux d’aggiornamento de la 
discipline juridique désormais conçue comme science sociale22. Hauriou dans un 
célèbre article de 1893 semble apparemment endosser l’habit de porte étendard des 
conservateurs opposés à cette nouvelle discipline23. Ses méthodes jugées 
insuffisamment affirmées et contraires à l’esprit juridique ne permettraient pas 
l’ouverture de cet enseignement aux juristes. 

Les positionnements sont moins tranchés qu’il y paraît. De fait, dans les 
années 1880-1890, Hauriou est, selon ses propres mots, « entouré de bouquins de 
sociologie ». Ses connaissances semblent plus vastes que celle de son jeune collègue 
bordelais dont les études sont surtout fortement inspirées des travaux de 
H. Spencer qui lui permettent par analogie biologique de transposer l’organicisme 
en droit public. Contrairement à une légende, comme il le concède en 1908, Duguit 
n’a pas encore lu Comte. L’enjeu de la controverse ne porte donc pas sur un intérêt 
à l’égard de la nouvelle science mais spécifiquement sur sa nature : à bien le (re)lire, 
Maurice Hauriou ne s’oppose pas tant à l’introduction de cours de science sociale 
en faculté de droit qu’à leur intégration au sein des programmes officiels. Il conteste 
ce nouvel esprit sociologique qui détermine les lois de l’humanité et réduit ainsi 

                                                 
18 « Combien d’excitations fécondes dans les cercles d’amis, même au café ou à la brasserie, il 
est à remarquer que presque tous les littérateurs marquants sortent d’un petit cénacle. Pendant 
les premières années, ils se sont exaltés là obscurément, ils ont utilisé les excitations de leurs 
amis, comme certaines plantes mettent à profit une réserve de nourriture déposée autour du 
germe et tout à coup ils éclatent dans une œuvre », in M. HAURIOU, Cours de science sociale. La 
science sociale traditionnelle, Paris, Larose, 1896, p. 21. 
19 Compte rendu de « L. Duguit, Law in the modern state », American journal of sociology, 
vol. 27, n° 2, sep. 1921, p. 248. 
20 P. FAVRE, Naissances de la science politique en France 1870-1914, Paris, Fayard, 1989, p. 97-102 ; 
C WEISZ, art. cit. 
21 L. DUGUIT, « De quelques réformes à introduire dans l’enseignement du droit », Revue 
internationale de l’enseignement, t. XV, janv.-juin 1888, p. 164. 
22 L. DUGUIT, « Le droit constitutionnel et la sociologie », Revue internationale de l’enseignement, 
juillet-déc. 1889, p. 498. 
23 M. HAURIOU, « Les facultés de droit et la sociologie », Revue générale du droit, de la législation 
et de la jurisprudence en France et à l’étranger, août 1893, tome 17, p. 289-295. 



selon lui le sentiment de justice au rang d’utilité sociale. En d’autres termes, la 
sociologie se révélant dangereuse par la primauté du collectif sur l’individuel, 
méritera d’être introduite lorsqu’elle se révèlera sagement conservatrice, 
programme qu’il met rapidement en œuvre. Duguit et Hauriou incarnent dès lors 
mutatis mutandis l’opposition des deux courants holiste et individualiste, qui va 
structurer durablement les controverses sociologiques. 

Il existe néanmoins un socle commun à leurs réflexions. Tous deux se 
positionnent contre l’approche métaphysique et l’a priori. Sous cet angle la 
sociologie, a minima, dont il est question n’est rien moins en fait qu’une méthode 
et un esprit, propre à la « philosophie positiviste ». Conçue comme science de la 
conduite, la sociologie est communément entendue comme prescriptive. La 
question de la morale24, comme fait social, est centrale chez les deux juristes. 
Comme l’écrit Hauriou il s’agit de « rendre à la sociologie son caractère de science 
morale, c’est à dire de science qui se préoccupe de la conduite et de la liberté, et 
c’était désirable, mais nous restituons ce caractère sans rien emprunter aux a priori 
métaphysiques, et en restant sur le terrain des faits, d’une façon scientifique25 ».  

Tous deux sont enfin soucieux d’introduire de nouvelles techniques en faculté 
de droit. La démonstration des exercices proposés dans le séminaire du juriste 
bordelais s’appuie sur « la statistique, qui est déjà un moyen puissant 
d’investigation »26. Quant à M. Hauriou, il ne craint pas d’emprunter au tournant 
des années 1898-1899 à la thermodynamique ; ce tournant de « physique sociale » 
lui vaudra de solides inimitiés et les critiques les plus acerbes qui contribuent à 
l’abandon de son ambitieuse entreprise de systématisation. 

Soucieux donc de réformer la méthode juridique, c’est la découverte de deux 
sociologies qui redéfinit le contour de leur dialogue. 

Un dialogue par procuration : Durkheim v. Tarde 

Les règles de la méthode sociologique d’Émile Durkheim et De la division du 
travail social s’appuient, notamment, sur une réfutation des Lois de l’imitation de 
Tarde et de l’approche sociobiologique de H. Spencer. On peut, sans trop forcer le 
trait, énoncer que Duguit et Hauriou reproduisent le débat en droit. 

Au socle spencérien de ses premiers écrits, s’est ajoutée pour Duguit la 
découverte de la pensée d’un de ses jeunes collègues bordelais, Émile Durkheim 
qui a rejoint Bordeaux, à la faculté des lettres, la même année que lui en 1887. Bien 
qu’il soit difficile d’établir des bornes chronologiques précises, il est certain que se 
sont tenues chaque semaine au domicile de Duguit des causeries « sociologiques », 
auxquelles ont pris part des collègues de la faculté des lettres. Parmi les plus 
assidus, l’historien Camille Jullian, spécialiste de l’époque gallo-romaine, le 
physicien Pierre Duhem27 ainsi qu’Émile Durkheim lui-même28. 

                                                 
24 Sur le moralisme des deux juristes, Ch. EISENMANN, « Deux théoriciens du droit : Duguit et 
Hauriou », Revue philosophique, 1930, p. 231-279. 
25 M. HAURIOU, Leçons sur le mouvement social données à Toulouse en 1898, broch., Paris, L. Larose, 
p. 128. 
26 L. DUGUIT, « Un séminaire de sociologie », op. cit., p. 203. 
27 Cf. la notice in J. JULLIARD, M. WINOCK, op. cit., p. 401-402. 
28 Cité par M. LABORDE-LACOSTE, « La vie et la personnalité de Léon Duguit », Revue juridique et 
économique du sud-ouest, 1959, p. 111. 



 

Léon Duguit fonde alors sa conception réaliste du droit sur la sociologie 
durkheimienne qu’il cite dès 1894. En rupture avec les fictions juridiques de la 
personnalité juridique, de la souveraineté de l’État, il pose la trame dès 1899 d’une 
théorie globale selon laquelle la règle de droit positif ne fait que traduire la règle 
normative de l’interdépendance sociale. Cette conception objective du droit 
s’appuie sur la démarche sociologique qui entend désormais traiter les faits comme 
des choses et traduit l’avènement de la solidarité organique issue de la division du 
travail. Longuement exposé dans ses Études de droit public de 1901, son système est 
approfondi après la Grande guerre (proposant une conception sociologique du 
service public, il nie la différenciation purement formelle du droit public et du droit 
privé, la contestation de la théorie de l’autolimitation de l’État lui fait accepter plus 
tardivement la mise en œuvre d’un contrôle de constitutionalité de la loi)29. 
L’emprunt à la sociologie de Durkheim est durable, qu’il continue de se référer à 
ses écrits au détour d’une argumentation30 ou qu’il lie sa théorie du service public 
à sa conception de « l’interdépendance sociale » au sein des développements de 
son Traité de droit constitutionnel31.  

S’agissant d’Hauriou, la dette à l’égard de Durkheim est plus ambivalente. Le 
constat du phénomène de complexification des sociétés par l’accroissement 
fonctionnel de la division du travail social est accepté par Hauriou qui suit le 
précepte nœudal selon lequel le fait social n’est pas naturellement connaissable. 
Ses travaux sont donc émaillés de références à Durkheim32 qu’il considère plus 
comme un continuateur qu’un opposant à Spencer33. Pourtant, il ne faut pas s’y 
tromper, malgré la place que tient « l’institution » dans sa théorie juridique, ses 
travaux de sciences sociales sont bien conçus en réaction à la nouvelle école 
sociologique. 

M. Hauriou précise la crainte que suscite ce tournant sociologique dans 
un compte rendu comparé34 des travaux de Tarde et de Durkheim publié à 
la Revue du droit public en 1894. Selon lui l’approche naturaliste et utilitariste 
de la société a mené la sociologie naissante à une impasse. Désormais un 
mouvement de réaction est intervenu qui a réintroduit la question centrale 
de la conduite, du bien et du mal. Mais Hauriou distingue clairement deux 

                                                 
29 Son système a donné lieu à d’intéressantes études, cf. notamment, D. ESPAGNO, Léon Duguit : 
de la sociologie & du droit, Toulouse, Éditions L’épitoge-Lextenso, 2013 ; F. MELLERAY, 
« Léon Duguit. L’État détrôné », in N. HAKIM, F. MELLERAY, Le renouveau de la doctrine française, 
Paris, Dalloz, 2009, p. 215-262 ; L. FONBAUSTIER, « Une tentative de refondation du droit : l’apport 
ambigu de la sociologie à la pensée de Léon Duguit », RFDA, nov-dec 2004, p. 1053-1061 ; 
J.M. BLANQUER, « Léon Duguit et le lien social », in  S. DECRETON, (dir.), Service public et lien 
social, Paris, L’Harmattan, 1999, p. 77-91. ; C. DIDRY, « De l'État aux groupes professionnels. Les 
itinéraires croisés de L. Duguit et É. Durkheim au tournant du siècle (1880-1900) », Genèses, 1990, 
no 1, p. 5-27 ; E. PISIER-KOUCHNER, « La sociologie durkheimienne dans l’œuvre de Duguit », 
L’année sociologique, 1977, p. 95-114. 
30 L. DUGUIT, Les Transformations générales du droit privé depuis le Code Napoléon, Paris, 
Félix Alcan, 1912, 1ère édition, note p. 27. 
31 L. DUGUIT, Traité de droit constitutionnel, tome 2, 1928, p. 61. 
32 La référence en index de la première édition du Précis de droit constitutionnel disparaît lors de 
la seconde édition de 1929. 
33 M. HAURIOU, La science sociale traditionnelle, op. cit., p. 54 et suiv. 
34 M. HAURIOU, « La crise de la science sociale. G. Tarde, Les lois de l’imitation, 1890. Études 
pénales et sociales, 1892. Les transformations du droit, 1893 ; E. DURKHEIM, De la division du travail 
social, 1893., Revue du droit public, no 2, mars-avril 1894, p. 294-321. 



voies possibles de cette « morale d’observation » : or, s’agissant de 
Durkheim, écrit-il « la plupart [des] conclusions auxquelles [il] aboutit dans 
l’esquisse de cette morale, sont inquiétantes par leurs tendances 
socialistes »35. Son système social s’appuie donc a contrario sur la sociologie 
de G. Tarde, qui définit l’autre voix, individualiste, et à qui il a dédié sa 
science sociale traditionnelle. Hauriou considère en effet que l’effet des lois 
de similitude au sein de la société n’a pas disparu pour être remplacé par la 
différenciation des rôles et des fonctions issue de la complexification 
sociale36. « La solidarité organique » est bien selon lui « à la fois collectiviste 
et individualiste mais elle est entièrement mécaniste37 ». Des années plus 
tard il persiste à penser que l’erreur du système de la règle de droit objective 
de Duguit est directement issue du « flot propice du système sociologique 
de Durkheim » qui a ouvert la voie : car en plaçant « l’objectif au-dessous 
de tout » : la conception d’un milieu social qui fonde la règle de droit aboutit 
à la négation des volontés individuelles38. Hauriou nie également le 
déterminisme universel induit par la conception d’une loi de causalité 
univoque telle que l’a conçue Durkheim en réaction à l’axiome de la pluralité 
des causes39 ; le professeur toulousain appuie sa critique du système de 
Duguit sur la dimension moniste présente dans l’idée d’une règle de droit 
objective exclusivement fondée sur la « solidarité brute ». Sa critique 
s’appuie au contraire sur la démonstration des multiples évolutions sociales 
que Tarde, son « maître en dualisme40 » a présenté dans ses nombreux 
ouvrages41. À l’encontre des prénotions, le lien entre la théorie de 
l’Institution d’Hauriou et la définition sociologique qu’en donne Durkheim 
demeure également bien mince. 

Certes, les premières ébauches du concept d’institution par le professeur 
toulousain renvoient à une nette parenté avec l’approche sociologique qui confère 
une dimension objective, durable et cristallisée à un phénomène entendu comme 
« formes sociales établies ». Mais jamais Hauriou ne se réfère explicitement à 
Durkheim lorsqu’il traite de sa théorie de l’institution tandis qu’il a clairement 
indiqué dans quelle mesure « l’idée d’œuvre à accomplir » qui détermine l’idée 
directrice de toute institution est directement inspirée des travaux du philosophe 
catholique Georges Dumesnil : la genèse de la théorie de l’institution s’inscrit bien 

                                                 
35 Ibid., p. 319. 
36 Idée reprise dans ses Principes de droit public, Paris, Librairie Recueil Sirey, Larose et Forcel, 
1916. 
37 M. HAURIOU, Leçons sur le mouvement social, op. cit., p. 84. 
38 M. HAURIOU, « La théorie de l’Institution et de la fondation (essai de vitalisme social) », Cahiers 
de la nouvelle journée, no 4 (la cité moderne et les transformations du droit), 1925, [fac similé 
p. 93]. 
39 Sur le principe de la loi de cause E. DURKHEIM, Les règles de la méthode sociologique, Paris, PUF, 
1996, p. 124.  
40 Cité préface M. HAURIOU, Précis de droit administratif et de droit public général, 5ème édition, 
Paris, L. Larose. 
41 Sur ce point A. MESTRE, M. HAURIOU, compte rendu de Léon Duguit, L’État, le droit objectif et 
la loi positive, RDP, t. 17, mars-avril 1902, note p. 357-358. 



 

dans le cadre de la pensée chrétienne plutôt qu’elle ne définit une quelconque 
source sociologique durkheimienne42. 

Pourtant, les frontières de ce dialogue par procuration sont moins tranchées 
qu’il y paraît. 

Les lectures infidèles de deux « juristes sociologues » 

Le dialogue sociologique de L. Duguit et Hauriou s’appuie sur deux « lectures 
infidèles43 ». Les deux juristes, auteurs originaux ne sont pas des disciples en droit 
des sociologues. La doctrine de Duguit, d’abord reçue de manière relativement 
bienveillante par le courant durkheimien fait l’objet de lourdes attaques à partir 
des années 1910. L’affirmation selon laquelle la règle de conduite qui fonde la règle 
de droit est un produit social place Duguit comme acquis aux axiomes de la 
nouvelle école sociologique. Par le refus d’accepter la réalité sociale d’un groupe 
social pensant dont l’opinion transcende les individus qui le compose, il entérine 
pourtant la rupture. « La conscience nationale de l’école historique allemande, 
note-t-il, est une fiction comme la conscience sociale des sociologues44 ». 
Georges Davy constate dès lors « comment M. Duguit renié par les individualistes 
risque bien de l’être aussi par les sociologues45 » Pourtant, cette différence bien 
connue entre la sociologie durkheimienne et la théorie de Duguit s’accompagne 
d’autres divergences sans doute aussi profondes. La définition du fait social comme 
réaction collective provoquée par un acte individuel chez Duguit s’écarte de la 
conception d’un fait social comme contrainte extérieure qui s’impose aux individus 
tel que l’a défini Durkheim46 ; le « concept de causalité » jugé trop métaphysique 
est également écarté par Duguit de toute science positive47. 

La focalisation des lectures du système juridique de Duguit sur la dimension 
fonctionnaliste et finaliste de la règle de droit conduit aussi à négliger la place que 
tient la volonté individuelle dans la détermination de la règle de droit que traduit 
très bien son expression relative à la « masse des consciences individuelles ». Ce 
faisant Duguit se repositionne aussi du côté de la sociologie tardienne, qu’il cite à 
de nombreuses reprises, dès lors qu’elle est conçue comme un outil de légitimation 
de sa doctrine réaliste contre toute fiction, quelle qu’elle soit. En 1902, dans la 
préface qu’il donne à l’État de Woodrow Wilson, il s’appuie explicitement sur 
Tarde afin de rappeler les effets que produisent l’action bien réelle des gouvernants 
sur la partie constructive de la règle de droit, celle qui donne corps à la règle 
normative48 : 

                                                 
42 On se permet sur ce point de renvoyer aux développements consacrés par F. AUDREN, 
M. MILET, op. cit., p. XXX-XXXII. 
43 J’emprunte l’heureuse formule à F. Audren.  
44 L. DUGUIT, Études de droit public I. L’État, le droit objectif et la loi positive, Paris, Fontemoing, 
p. 92. 
45 G. DAVY « Personnalité et sujet de droit » [compte rendus de divers ouvrages de M. Hauriou 
et L. Duguit], L’année sociologique 1909-1912, 1912, p. 364. 
46 L. DUGUIT, Leçons de Droit public général, faites à la Faculté de Droit de l’Université égyptienne 
pendant les mois de Janvier, Février et Mars 1926, Paris, Ed. de Boccard, 1926, p. 31. 
47 Ibid., p. 32. 
48 L. DUGUIT, « Préface », W. Wilson, L’État. Éléments d’histoire et de pratique politique, Paris, 
V. Giard et E. Brière, 1902, p. XXI. 



 « La vraie science sociale, comme le dit M. Tarde, doit montrer l’inanité des 
prétendues formules, des prétendues lois historiques, qui opposeraient des 
obstacles infranchissables aux volontés des individus ». 

La théorie de Duguit parce qu’elle postule que c’est bien l’individu qui produit 
la société et non l’inverse se révèle in fine plus proche de l’individualisme 
méthodologique que ne l’est sans doute la théorie de l’institution d’Hauriou. De 
surcroît, cette conception de la conscience sociale entendue de manière restrictive 
comme une tendance commune qui se retrouve dans l’esprit de tous les hommes 
au sein d’un corps social, le situe clairement du côté de la psychologie sociale qui 
tient compte des interactions entre individus et des effets de la variable 
psychologique sur les conduites49. Dès 1893, il constate qu’« il existe une psycho-
physiologie sociale50 ». Mais sa découverte de Durkheim ne l’a pas détourné de ce 
courant. Dans les années vingt, les précisions apportées sur la nature de la règle de 
l’interdépendance sociale fondée sur le « sentiment de justice » l’amène à revenir 
sur le travail de psychologie sociale à mener pour le déterminer51. Et même si 
Duguit a rompu avec l’organicisme il va continuer à se référer aux travaux de 
Spencer52 ou à l’importance de l’analogie biologique dans la comparaison53. 

La différence de la science sociale d’Hauriou vis-à-vis de son référent 
sociologique est encore plus significative. Dans son ambition d’édifier une science 
sociale originale et sa quête d’une morale d’observation née de sa foi chrétienne, il 
tente de concilier l’inconciliable : fonder une science sociale sur les préceptes 
catholiques54. La rupture est consommée, même si elle n’est jamais exprimée entre 
les deux hommes. Gabriel Tarde commentant durement les travaux de son ami 
juriste et l’inscrit dans une « tendance contemporaine à une sorte de syncrétisme 
religioso-scientifique » qui confine à un « théologisme larvé55 ». 

Ce bref tableau présente un dialogue sociologique en guise de miroir brisé. En 
rester à cette présentation se limiterait à exposer le détour sociologique de deux 
juristes dans le cadre d’une histoire des sciences sociales. Or, la question porte 
aussi fondamentalement sur le statut de la sociologie dans l’œuvre juridique elle-
même. Il existe une réponse convenue avec des variantes plus ou moins accentuées. 
L’appréciation dominante pose le déclin de l’attrait sociologique chez les deux 
maîtres du droit public une fois l’engouement de jeunesse passé. Il existerait donc 
deux Duguit et deux Hauriou : une dualité en deux dimensions. L’abandon de la 
sociologie serait concédé par Hauriou dans sa préface des Principes de droit public 
en 1916. Le technicien du droit prend le pas sur le juriste sociologue ; en témoignent 
les nombreux commentaires d’arrêts publiés, les éditions successives des Précis de 
droit administratif et de droit constitutionnel, gage du retour vers un travail plus 

                                                 
49 Sur ce moment psychosociologique, L. MUCCHIELLI, La découverte du social. Naissance de la 
sociologie en France, Paris, La découverte, 1998, p. 317-358. 
50 L. DUGUIT, « Un séminaire de sociologie », art. cit., p. 208. 
51 L. DUGUIT, Traité de droit constitutionnel, 3e éd, p. 116 et suiv. 
52 L. DUGUIT, Le droit social, le droit individuel et la transformation de l’État. Conférences faites à 
l’École des Hautes Études sociales, Paris, Félix Alcan, 2e éd., p. 51. 
53 L. DUGUIT, Le pragmatisme juridique. Conférences prononcées à Madrid, Lisbonne & Coimbre 
1923, [Paris, La mémoire du droit, 2008, trad. S. Gilbert], p. 220-221. 
54 On n’insiste pas, pour de plus amples développements nous renvoyons à F. AUDREN, M. MILET, 
« préface… », » art. cité. 
55 G. TARDE, « L’idée d’organisme social », repris dans son recueil d’article Études de psychologie 
sociale, Paris, 1898, p. 130. 



 

sérieux. Sa théorie du droit quant à elle demeure tributaire à la fin de sa vie des 
échanges épistolaires, de nature philosophique et non sociologique, avec 
J. Chevallier, collègue de la faculté des lettres de Grenoble. Pour Léon Duguit, 
même si chacun s’accorde sur le fait que sa théorie du droit postule un ancrage 
social du droit, l’on assisterait néanmoins à une dissociation des œuvres : une 
poursuite des réflexions sociologiques dans le cadre des conférences publiques 
donnant lieu à des publications ad hoc, et l’œuvre juridique proprement dite, 
restreinte aux éditions successives de son Traité de droit constitutionnel. 

Même si cette appréciation contient une part de vérité, elle se révèle erronée si 
elle postule l’autonomie radicale de l’œuvre juridique56. 

UN DIALOGUE JURIDIQUE PAR LA SOCIOLOGIE 

Même si la substance de la science juridique a évolué, la science juridique 
demeure pour les deux juristes conçue comme une science sociale. 

Un invariant : la science du droit conçue comme science sociale 

On l’aura compris, le socle commun de l’attrait pour la sociologie réside tout 
d’abord dans le fait que le réalisme revitalise le droit. Maurice Hauriou l’énonce 
clairement : « la connaissance du droit est devenue positive »57. 

Mais plus fondamentalement, la sociologie n’est pas seulement utile au droit. 
L’approche scientifique du droit oblige désormais à concevoir la discipline 
juridique comme une science sociale en tant que telle. Dès 1885, dans un compte 
rendu méconnu Léon Duguit note ainsi qu’« à vrai dire, la science du droit n’est 
autre chose qu’une branche de la sociologie58 ». Le jeune juriste constate que « le 
droit n’est pas l’œuvre arbitraire d’un législateur, et la science du droit ne consiste 
pas dans l’interprétation des textes législatifs ». « L’exégèse est peut-être un art ; 
poursuit-il, elle ne sera jamais une science ». 

En fait, l’attribution des enseignements va conduire à modifier la teneur de cette 
« sociologie » dont tantôt le droit et l’histoire du droit en fondent le socle 
commun (1885), tantôt le droit constitutionnel et l’économie politique en 
deviennent les deux parties principales (1889). Les deux jeunes juristes partagent la 
conception selon laquelle l’histoire du droit doit se préoccuper des faits sociaux, 
conçus chez Hauriou comme « couches externes », chez Duguit comme « histoire 
des sources ». Hauriou se préoccupe alors de la question de l’ordre des coexistences 
(stabilité et pérennité du système social) et des successions (les trajectoires des 
sociétés occidentales) ce qui l’amène à considérer Domat comme le « premier des 
sociologistes » lorsque ce dernier expose le régime des engagements et des 
successions59. Pour Hauriou, l’histoire du droit se comprend aussi comme science 
sociale du fait que la méthode comparée doit y est privilégiée : selon lui l’étude de 
différentes institutions a pour objectif premier de définir des « types de structure 

                                                 
56 C’est l’appréciation notamment de Charles Eisenmann. 
57 M. HAURIOU, « Les deux réalismes », Recueil de législation de Toulouse, 2ème série, t. 8, 1912, 
tiré à part, p. 7. 
58 L. DUGUIT, « Comptes rendus bibliographiques. Précis de l’histoire du droit français, par 
Alfred Gautier », Nouvelle revue historique de droit français et étranger, 1885, p. 239. 
59 M. HAURIOU, « Note sur l’influence exercée par les Institutes en matière de classification du 
droit », Revue critique de législation et de jurisprudence, 1887, t. 16, p. 10. 



sociale »60. Leur démarche les amène alors à rejeter tout formalisme. Comme l’écrit 
M. Hauriou, « la méthode de la morale et du droit est certainement à la fois 
inductive et déductive, les principes moraux et juridiques sont donnés par 
l’observation du représentatif social, ils sont ensuite organisés par déduction61 ». 

Ces conceptions de jeunesse ne sont pas abandonnées au tournant des années 
1900 : certains lecteurs ne s’y trompent pas : J.W. Garner dans un compte rendu 
des Principes de droit public constate que l’ouvrage s’apparente moins à un traité 
de droit public qu’à une « discussion sociologique de l’origine et de la nature des 
institutions politiques et du droit62 ». Les deux premiers tomes du Traité de droit 
constitutionnel de Duguit reçoivent un accueil équivalent à la Harward Law Review 
qui y voit un croisement de la science juridique et des autres sciences sociales63. 
G. Gurvitch en 1931 constate que le principal reproche fait à Duguit fut pour ses 
contemporains de ne pas avoir su scinder la « réflexion juridique de l’analyse 
sociologique ». 

La théorie juridique de l’État fondée sur une sociologie 

En effet, l’abandon des études de sociologie générale dans l’édiction d’un 
système social par Maurice Hauriou ne peut s’interpréter comme le signe d’un 
renoncement à définir une approche sociologique du droit et de l’État. 

Tout d’abord, jusqu’en 1900, les développements de sa science sociale sont 
repris comme parties intégrantes des éditions successives de son Précis de droit 
administratif. L’article publié en 1904 relatif au « régime d’État » résulte 
directement de son cours de science sociale. 

Une partie de ses travaux de la maturité, du début du siècle jusqu’à la 
publication de la deuxième édition de son Précis de droit constitutionnel de 1929, 
s’apparente de surcroît à la construction d’une sociologie historique de l’État. 
Hauriou récuse une présentation descriptive du processus étatique selon une 
approche idiographique propre aux historiens au profit d’une démarche 
nomothétique fondée sur la présentation de grandes lois tendancielles.  

Hauriou en effet s’intéresse à une construction théorique des processus en 
rupture avec le pur formalisme : il expose les conditions de l’institutionnalisation 
du pouvoir politique au sein de l’État moderne : elle passe par l’édification d’un 
centre politique (dont les développements ne sont pas sans rappeler mutatis 
mutandis certains passages des travaux de Norbert Elias qu’il s’agisse de lien entre 
le régime d’impôt et le régime d’État, ou l’importance conféré à la centralisation de 
la guerre64). Il établit explicitement un lien entre le développement du capitalisme 
et l’État moderne65, voit dans l’État une entreprise de capitalisation des ressources 
économiques, mais aussi sociale et administrative66 : cette lecture évoque 
indéniablement les développements menés au même moment par Max Weber bien 

                                                 
60 M. HAURIOU, « La crise de la science sociale », art. cité., p. 310. 
61 M. HAURIOU, Leçons sur le mouvement social, op. cit., p. 165. 
62 Je traduis, J. W. GARNER, « Compte rendu des Principes de droit public », American political 
science review, 1912, vol. 6, no 1, février 1912, p. 136. 
63 E. W. PATTERSON, « Compte rendu », Harvard Law Review, vol. 36, no 7, May, 1923 p. 894-896. 
64 M. HAURIOU, Principes de droit public, op. cit., p. 429 ; p. 443-444. 
65 Ibid., p. 347 ; p. 355. 
66 M. HAURIOU, Précis de droit constitutionnel, Paris, Librairie du Recueil Sirey, 1929, p. 118. 



 

qu’il ne le cite pas, ce qui laisse supposer une parenté d’idées plus qu’une réelle 
influence67. 

Fondamentalement, dans l’exposé de sa démarche et des critères retenus, sa 
sociologie de l’État est entendue comme consubstantielle à sa théorie juridique. 
M. Hauriou note clairement : 

Ce ne sont point les rubriques que l’on trouve d’ordinaire dans les théories de 
l’État. On procède communément à une sorte de dissection des éléments 
composants de l’État, une fois réalisé, tels que la population, le territoire, etc. 
Mais j’estime que ces éléments de la population, du territoire, etc., envisagés dans 
l’État réalisé, ne sont d’aucune utilité pour expliquer la formation de l’État et 
que, sans nier leur importance, ils doivent être laissés à l’arrière-plan. Ce qui doit 
être mis au premier plan, ce sont les facteurs de la réalisation de l’État et ce sont 
d’une part, les forces de centralisation de la nation, d’autre part, les idées et les 
aspirations à la liberté civile et au régime civil. 

Léon Duguit lui-même, ne fusse que plus brièvement, s’inscrit dans ce type 
d’approche. En 1885, il note également dans quelle mesure le régime des fiefs fut 
fondamental comme « première centralisation » et qu’il a ainsi réalisé « une 
intégration puissante des éléments sociaux68 ». Et plus de vingt ans après avoir 
construit sa doctrine réaliste il reprend sa conception juridique de l’État fondé sur 
la réalité sociale de la plus grande force et non sur une fiction d’un quelconque 
droit souverain ou d’une personnalité morale69. 

Le parachèvement de son système juridique prolonge sa sociologie du droit. 
Duguit fait ainsi paraître en 1913, un an après la publication du livre sur les 
transformations du droit privé, une étude toujours consacrée à la substitution du 
système juridique réaliste au système juridique individualiste et métaphysique 
mais déclinée cette fois-ci en droit public. Dans cette mise à jour des 
Transformations du droit public, Duguit accorde une place essentielle à la notion 
de service public qui structure son plan et sa démonstration. De l’ouvrage, l’histoire 
a retenu la célèbre maxime selon laquelle « la notion de service public devient la 
notion fondamentale du droit public moderne » qui serait ainsi devenue à compter 
de 1913 la pièce « maîtresse de son système70 ». L’intérêt pour la notion n’est pas 
nouveau chez lui et s’accentue pour l’essentiel à partir de 1907. Elle offre une 
traduction juridique empirique de la loi de l’interdépendance sociale à travers l’idée 
que la finalité de l’action publique l’emporte sur le moyen ou la puissance. En 
réalité, c’est la politique jurisprudentielle qui a œuvré dans les années précédant la 
parution de l’ouvrage à ériger le service public en critère du droit administratif71. 
L’objectif recherché par le Conseil d’État est clair : marquer le terrain face à 
l’autorité judiciaire par une délimitation du champ d’autonomie du contentieux 
administratif. Dans une série d’arrêts, commentés d’ailleurs par Duguit dans son 
livre, il ressort que la répartition des compétences entre le juge administratif et le 
juge judiciaire est définie par l’existence ou non d’une loi de but fondée sur une 
activité d’intérêt général de l’administration. Duguit suit donc plutôt qu’il n’inspire 

                                                 
67 On rappelle que M. Hauriou ne lit pas l’allemand. 
68 L. DUGUIT, « compte rendu… », art. cité, p. 243. 
69 Voir notamment les six éléments de sa définition de l’État in L. DUGUIT, Manuel de droit 
constitutionnel, 4ème édition, Paris, E. de Boccard, 1923, p. 30. 
70 E. PISIER, Le service public dans la théorie de l'État de Léon Duguit, Paris, LGDJ, 1972, p. 19. 
71 J.-M. AUBY, « Remarques sur quelques difficultés du Droit administratif français, annales de la 
faculté de droit de Bordeaux », 1951, p. 7 et s., cité par E. PISIER, op. cit., p. 19 ; plus récemment en 
ce sens, F. MELLERAY, art. cité, p. 243. 



ce courant jurisprudentiel72 et la place réservée par Duguit dans ses travaux à la 
notion a sans doute longtemps été surévaluée. La technique juridique relative à la 
notion de service public importe peu. En 1913, cette toute nouvelle centralité 
conférée à la notion de service public se comprend comme essentielle à l’objet 
même de sa théorie : contribuer à encadrer l’État par le droit qu’il établit comme 
contrainte extérieure. Les développements consacrés à l’acte administratif étayent 
cette lecture. L’existence ou non d’un but de service public doit servir de critère 
étalon pour une évaluation de la conformité de l’acte administratif avec la règle de 
droit (sociale). Et toute sa démonstration vise à montrer dans quelle mesure 
« l’activité administrative est tombée sous la prise du droit73 ». 

Il n’est donc pas incident que l’ouvrage, qui s’achève d’ailleurs sur le régime de 
responsabilité, ait été publié dans une collection généraliste des éditions 
Armand Colin et non par un éditeur juridique. La « Bibliothèque du mouvement 
social contemporain » vise à réunir des études qui définissent les grandes 
tendances de l’action politique et sociale à partir de « l’expérience sociale ». 

Indéniablement, la théorie du droit et de l’État et l’approche sociologique sont 
donc durablement liées chez Duguit et Hauriou. Sans doute est-il possible de 
montrer qu’au-delà des seuls travaux théoriques, la résolution d’une question 
technique de droit, qu’il s’agisse de l’établissement d’un régime ou l’octroi d’une 
expertise juridiques ont pu également s’appuyer explicitement sur leur 
raisonnement sociologique. 

L’apport sociologique au régime et à l’expertise juridiques : deux 
illustrations 

La mise en lumière d’une consultation donnée par Léon Duguit à la fin des 
années vingt, étaye tout d’abord l’idée selon laquelle l’expertise juridique s’appuie 
sur ses postulats sociologiques. 

L’année 1927 est marquée en droit international par le différend romano-
hongrois. Le contentieux est né d’une réforme agraire roumaine lancée par une loi 
de juillet 1921 qui conduit à une dépossession indemnisée de propriétaires terriens 
en vue d’opérer une redistribution générale des terres. La loi s’applique sur 
l’ensemble du territoire et touche alors les minorités nationales, tels les 
ressortissants hongrois de Transylvanie. Or, à la sortie de la guerre, afin de parer 
tout risque de spoliation suite au démantèlement de l’Empire austro-hongrois, le 
traité de Trianon avait prévu qu’aucune liquidation ne puisse intervenir par une 
loi nationale. 

Deux thèses s’opposent donc entre ceux qui font prévaloir la souveraineté 
territoriale de l’État roumain qui ne pourrait se lier pour l’éternité et ceux pour qui 
les stipulations conventionnelles priment sur toute loi territoriale. L’affaire 
juridico-politique passionne les juristes français mobilisés par les deux parties. 
Devant le tribunal mixte arbitral, le gouvernement roumain s’est fait représenter 
par des figures politiques et juridiques en la personne de MM. Alexandre Millerand, 
Nicolas Politis, et Rosenthal. Georges Scelle, qui a donné un long commentaire 
technique de l’arrêt rendu par le tribunal arbitral à la Revue générale de droit 
international public, se situe dans le second camp doctrinal. L’internationaliste dans 
la lignée de la doctrine inter-sociale promue par Duguit considère que « l’état de 
droit » prime sur la souveraineté, que la construction de l’ordre juridique 

                                                 
72 Ibid. 
73 L. DUGUIT, Les transformations du droit public, Paris, Armand Colin, 1913, p. 160. 



 

international est une avancée formidable dès lors que les conditions juridiques des 
sujets de droit se trouvent par ce nouvel ordre en construction garanties contre les 
risques d’arbitraire d’un État. Le droit international se conçoit comme droit des 
gens. Aussi se trouve-t-il étonné de constater que son maître a donné une 
consultation qui critique violement sa position74.  

La consultation de L. Duguit est reprise sous forme d’article à la Revue de droit 
international et de législation comparée. Selon lui, le tribunal arbitral mixte a commis 
une usurpation de pouvoir car il n’avait aucunement compétence à traiter de la 
question. Le traité ne régit que les conséquences de la partition issue de la Grande 
Guerre, tandis que la loi en question n’est rien d’autre qu’une loi nationale qui régit 
les règles de la nouvelle « vie sociale dans le pays ». Et Duguit de reprendre selon 
la théorie de l’interdépendance sociale, sa présentation de la nature fonctionnelle 
du droit de propriété qui n’est légitime que par sa conformité à la règle normative. 
Or, la réforme foncière remplit en l’espèce un rôle social crucial, celui de maintenir 
l’ordre et la paix par la justice en permettant au pays de se prémunir d’une 
révolution paysanne : la loi agraire roumaine comme rempart de l’extension du 
bolchévisme. Le fait que la Roumanie connaît une frontière avec la toute nouvelle 
Union soviétique n’est pas incident. Point de régime d’exception donc pour les 
ressortissants hongrois mais une juste réforme sociale pour le bien de l’Europe. Sur 
le fond, le Conseil de la Société des Nations semble donner raison à Duguit. Sa 
conception confirme le peu de cas que fait le doyen du droit international et 
l’importance qu’il confère à « l’indépendance législative d’un pays ». Mais, dit 
autrement, la primauté de la souveraineté étatique est tout bonnement réaffirmée. 
Le doyen a beau appuyé son raisonnement sur sa doctrine, il en est réduit à 
réintroduire le terme à plusieurs reprises au détour de sa démonstration, jugeant 
notamment que le tribunal mixte arbitral commet bien une usurpation de pouvoir 
« s’il prétend apprécier une disposition législative relevant exclusivement de la 
souveraineté roumaine (…)75 ». Quoiqu’il en soit, en l’espèce, la consultation 
juridique s’appuie sur sa sociologie du droit. 

Plus brièvement, ce lien entre analyse juridique et science sociale est bien 
présent si l’on s’intéresse à l’étude sur la gestion administrative publiée par 
Maurice Hauriou quelques décennies plus tôt, en 1899. 

Conçue comme « Étude théorique de droit administratif », l’ouvrage se présente 
comme une tentative de précision des critères de qualification des actes de gestion, 
traditionnellement dissociés des actes d’autorité mais sans toutefois que la doctrine 
n’ait selon lui réussi à clarifier suffisamment l’intervention de la puissance publique 
commune aux deux régimes. Son ambition est bien d’améliorer les garanties des 
administrés face à l’État puisqu’il cherche à développer le contentieux de pleine 
juridiction au détriment du simple contentieux de l’annulation afin conjointement 
d’augmenter l’efficacité de l’administration et la liste des droits acquis par les 
administrés. 

Maurice Hauriou souhaité démontrer que la situation de gestion correspond, à 
l’encontre d’une situation d’accomplissement du pouvoir d’autorité de 
l’administration, à un état de « collaboration » « prolongé et continu », dans le 
cadre de l’exercice des services publics entre le milieu social (l’administration) et la 
puissance d’autorité. Apparemment anodine, l’approche modifie profondément la 

                                                 
74 Lettre de Georges Scelle à Léon Duguit, 8 novembre 1927, arch. privées L. Duguit. 
75 Nous soulignons, voir L. DUGUIT, « Le différend roumano-hongrois et le Conseil de la Société 
des Nations », Revue de droit international et de législation comparée, no 6, p. 477. 



conception de l’État et de son administration, comprise dans le cadre dynamique 
de la pratique administrative. Cette « collaboration » de l’administration devient la 
clef de voute de son régime et de sa démonstration. Or, cette idée est directement 
tirée de ses études de science sociale76 relatives à la dynamique des forces sociales, 
comprises, tantôt à l’état de repos (l’acte de puissance) tantôt de mouvement (le 
travail administratif) : la gestion administrative définit par là même une application 
juridique directe de ses Leçons sur le mouvement social. 

⁂ 

La complexification et la spécialisation du droit contemporain laissent 
désormais peu de place aux faiseurs de système. L. Duguit et M. Hauriou pour leur 
part ont œuvré à établir une science juridique comme science sociale. Leur 
démarche commune semble utilement rappeler l’apport d’une conceptualisation et 
d’un ancrage social du droit en réaction à un appauvrissement d’une discipline qui 
au tournant des XXe et XXIe siècles, par un étrange retournement de l’histoire, 
pourrait prendre le risque d’être reléguée au rang de pure technique. 

                                                 
76 M. HAURIOU, La gestion administrative. Étude théorique de droit administratif, Paris, L. Larose, 
1927, p. 7. 





 

Christian Papilloud et Cécile Rol 

Georges Gurvitch (1894-1965), le droit social 

et la sociologie juridique dans l’Entre-deux-

guerres 

urvitch n’a pas laissé grand’chose dans son sillage », lançait 
T. Parsons dix ans après la mort de son collègue1. Si, en sociologie, ce 
verdict était quelque peu hardi, le constat du rapide oubli de Gurvitch 

fut plus radical encore en droit. Malgré l’œuvre pionnière d’un « profond 
visionnaire » dont nul n’a cessé de louer l’originalité, l’aveu fit durablement 
l’unanimité : « Gurvitch n’a manifestement pas exercé d’influence significative sur 
la pensée juridique de son époque et sur l’orientation ultérieure de la sociologie du 
droit2 ». 

Depuis une vingtaine d’années, les rééditions que connaissent ses œuvres 
témoignent pourtant d’une révision3. À la négligence d’une sociologie juridique « à 
première vue retardataire et surannée » a succédé la clarification des « faux 
prétextes d’un rejet viscéral4 ». Au-delà d’une personnalité querelleuse qui n’eut 
pas d’héritiers immédiats, on a rappelé l’ancrage idéologique d’une sociologie 
juridique qui se voulait ambitieuse, et plus encore les ruptures conceptuelles qu’elle 
dessinait. Pour la sociologie du droit contemporaine, l’apport de Gurvitch n’est plus 
seulement l’une de ces « plaques commémoratives en forme de note de bas de 
page » ornant les manuels spécialisés : il sert de levier pour renouveler la recherche 
socio-juridique, assurément sous corrections5. 

                                                 
1 T. PARSONS, in R. SWEDBERG, « Georges Gurvitch : The Unhappy Positivist », Journal of the 
History of Sociology, vol. 4, 1982, p. 66. 
2 M. MOUSKHÉLI, « L’idée du droit social », L’Année politique, vol. 11, p. 163 ; J.–G. BELLEY, 
« Georges Gurvitch et les professionnels de la pensée juridique », Droit et Société, vol. 4, 1986, 
p. 436. 
3 V. Sociology of Law, intr. by A. Hunt, London, Transaction, [1942] 2001 ; La magie et le droit, 
préf. de F. Terré, Paris, Dalloz, [1938] 2004 ; La dichiarazione dei diritti sociali, a cura di A. Scerbo, 
S. Manelli, Rubbettino, [1944] 2004 ; La idea del derecho social, trad. J.-L. Monero Pérez et 
A. Márquez Prieto, Granada, Comares, [1932] 2005 ; La déclaration des droits sociaux, préf. de 
C. M. Herrera, Paris, Dalloz, [1944] 2009 ; Éléments de sociologie juridique, préf. de F. Terré, Paris, 
Dalloz, [1940] 2012. 
4 R. TREVES, « La sociologie du droit de Georges Gurvitch », Cahiers Internationaux de Sociologie, 
vol. 45, 1968, p. 63 ; J.–G. BELLEY, « Georges Gurvitch et les professionnels », op. cit., p. 437. 
5 A. HUNT, « On Georges Gurvitch’s Sociology of Law », in J. TREVIÑO (éd.), Classic Writings in 
Law and Society, New Brunswick, Transaction, 2011, p. 197. La « réhabilitation » relative de la 
sociologie du droit de Gurvitch que Belley envisageait en 1986 a été depuis poursuivie. Relevons 
entre autres R. BANAKAR, « Integrating Reciprocal Perspectives : On Gurvitch’s Theory of 
Immediate Jural Experience », Canadian Journal of Law and Society, vol. 16, 2001, p. 67-91 ; 
G. RIECHERS, Die Normen- und Sozialtheorie des Rechts bei und nach Georges Gurvitch, Berlin, 
Duncker & Humblot, 2003 ; F. BRUSCHI, A. LOUTE, « La méthode idéal-réaliste de 
Georges Gurvitch », Carnets du Centre de Philosophie du Droit, vol. 152, 2011, p. 1-27 ; J. LE GOFF, 
Georges Gurvitch : le pluralisme créateur, Paris, Michalon, 2012. 

«G 



 

Cette réévaluation invite d’autant plus à revisiter l’influence de Gurvitch 
sur la sociologie du droit de l’entre-deux-guerres que le rôle qu’il y a joué 
en corrobore les raisons. Malgré les lacunes d’un parcours bio-
bibliographique que Gurvitch ne relatera jamais qu’à demi-mot6, il ressort 
nettement que la spécificité première de la contribution de ce déçu de la 
Révolution russe, quittant sa patrie pour l’Allemagne en 1920 avant de 
gagner cinq ans plus tard la France7, est la synthèse. En traversant les 
frontières, Gurvitch s’est imposé comme l’artisan d’une systématisation de 
tentatives minoritaires mais convergentes et nouvelles, que pour faire écho 
à H. Arendt on pourrait nommer la « tradition cachée » du droit social. À 
cette position de synthèse – celle de son propre parcours étant indissociable 
de celle du champ disciplinaire –, Gurvitch rattachait trois ambitions 
majeures. La volonté de proposer une théorie dépassant le cadre du droit 
étatique et adaptée au processus de démocratisation des sociétés 
européennes servait de socle à chacune d’elles : l’une, politique, de défense 
d’un socialisme syndicaliste ; la seconde, plus personnelle, d’insertion 
académique ; l’autre enfin, d’institutionnalisation de la sociologie juridique. 
Peu après qu’il arrive à Paris, Gurvitch contribue de manière déterminante 
à la fondation de l’Institut International de Philosophie du Droit et de 
Sociologie juridique ainsi que de deux revues, les Archives de Philosophie 
du Droit et de Sociologie juridique puis le Journal of Legal and Political 
Sociology. Au vu des contraintes financières et politiques, les seize années 
que dura cet effort sont à mettre au compte de la révision de son héritage. 

LES ORIGINES DE LA SOCIOLOGIE JURIDIQUE DE GURVITCH 

S’il n’est pas allé au front, Gurvitch est un enfant de la Grande Guerre qui voit 
s’affirmer, par les mouvements sociaux, les migrations, les revendications dont elle 
s’accompagne, le besoin de constituer un système nouveau de droit social. Dès ses 
années de formation en Russie auprès de Th. Taranovsky et de L. Petrasizky, 
Gurvitch se passionne pour cette idée encore polysémique qu’il s’agit de stabiliser, 
certain que la philosophie du droit russe avait sa part à jouer dans ce travail de 
précision8. 

                                                 
6 La période de l’entre-deux-guerres comporte de nombreuses zones d’ombre. Des données 
permettant de les dissiper partiellement ont été rassemblées dans les rapports éditoriaux qui 
suivent la traduction d’une partie des écrits allemands et russes de Gurvitch. Nous nous 
permettrons d’y référer directement. 
7 En décembre 1920, Gurvitch rejoint le « Berlin russe » – une communauté forte en 1923 de 
360 000 réfugiés rapidement fouettée par la crise. Il bénéficie alors de l’aide de l’Action russe 
pour partir à Prague, où il est engagé à la faculté de droit de l’Université russe en mai 1922. 
Cependant, Gurvitch multiplie les congés pour rester à Berlin afin de rédiger sa thèse, puis pour 
en faire la promotion à Paris. 
8 Ce plaidoyer en faveur du droit de la philosophie juridique russe à faire entendre sa voix dans 
le concert européen dépasse l’influence de ces deux professeurs, Gurvitch ayant aussi puisé à 
d’autres auteurs (voir G. GURWITSCH, « Die zwei größten russischen Rechtsphilosophen : 
Boris Tschitscherin und Wladimir Solowjew », Philosophie und Recht, vol. 2, 1922/23, p. 80-102 ; 
M. ANTONOV, É. BERTHOLD, « Sources russes de la pensée de Georges Gurvitch : écrits de 
jeunesse dans les Annales contemporaines (1924-1931) », Cahiers Internationaux de Sociologie, 
vol. 121, 2006, p. 197-226). 



De Taranovsky, Gurvitch tire son intérêt pour la question de la démocratie en 
tant que question des fondements collectifs du pouvoir dans la société. Il l’aborde 
dans ce qui peut être considéré comme son premier manuscrit sur le droit social à 
propos de l’ecclésiaste ukrainien T. Prokopovitch9. Pour Gurvitch, l’idée de 
démocratie devait débarrasser la philosophie du droit d’un État pensé comme 
personne morale autoritaire. Quant à Petrasizky, dont le rôle pour le 
développement de la sociologie en Russie a pu être comparé à celui de Durkheim10, 
Gurvitch pressent tôt que sa théorie sociale contient les germes d’une conception 
pluraliste du droit. On en retrouve les premières traces dans le mémoire qu’il 
consacre en 1918 à J.-J. Rousseau. Gurvitch y reprend à son compte la manière dont 
Petrasizky tentait de dépolitiser le Contrat social afin d’insister sur le lien entre un 
État garantissant les droits des individus et des individus participant au 
gouvernement de la société11. Malgré les axiomes individualistes dont Rousseau ne 
s’était pas libéré, l’autonomie morale et juridique, à la fois égalitaire et plurielle, 
était posée. Plus profondément, Gurvitch resta longuement fidèle à la liste proposée 
par son maître des sources formelles du droit ou techniques de constatation des 
« faits normatifs » qui les précèdent et dont la valeur est saisie de façon intuitive12. 
Il s’inspirait ici de l’idée d’un droit comme ordre positif permettant de réaliser la 
justice dans un milieu donné. Or si Gurvitch est certain que cette vision pluraliste 
permet de prévenir les abus d’une définition prématurée du droit social, il est d’avis 
que la formulation de son maître reste sujette à caution. À cet égard, l’influence de 
Petrasizky fut sur lui comme sur ses élèves les plus connus, N. Timasheff et 
P. Sorokin, celle d’un « modèle par la négative13 ». Car tandis que le chef de l’école 
de Petrograd fait des phénomènes psychiques la source première de légitimation 
du droit, Gurvitch la voit dans les totalités sociales, dont il fait dès lors sa bannière. 
D’où son intérêt à jeter un pont entre juristes russes et philosophes allemands, 
surtout Fichte et son projet de « totalité concrète à caractère axiologique » pour 
lequel, tout au long de l’entre-deux-guerres, il ne manqua jamais de superlatifs14. Il 
n’en fallait pas plus pour l’encourager à lui consacrer un travail de thèse dont il 
emportait les brouillons dans son exil. 

La rédaction de sa thèse, Le système de l’éthique concrète de Fichte15, marque un 
moment crucial dans l’ambition que nourrissait Gurvitch de consolider les 
soubassements théoriques hérités de Petrasizky. Il souhaitait préciser les rapports 
entre la Justice, la Morale et le Droit par le biais de la « Société », pôle irréductible 

                                                 
9 V. G. GURVITCH, Écrits russes, Paris, L’Harmattan, 2006, p. 25-114. 
10 A. WALICKI, Legal Philosophies of Russian Liberalism, Oxford, Clarendon Press, 1987, p. 245. 
11 V. Rousseau et la Déclaration des droits, in G. GURVITCH, Écrits russes, op. cit., p. 115-194. 
12 Cette référence reste déterminante dans les années trente. Cf. G. GURVITCH, L’Expérience 
juridique et la philosophie pluraliste du droit, Paris, Pédone, 1935, p. 162, 168 ; L’Idée du droit 
social : Notion et système du droit social, Paris, Sirey, 1932, p. 109. 
13 M. DEFLEM, Sociology of Law, New York, Cambridge University Press, 2010, p. 94. Dans le 
même sens, voir R. TREVES, « La sociologie du droit de Georges Gurvitch », op. cit., p. 65 ; 
G. GURVITCH, L’Expérience juridique, op. cit., p. 56 sq. 
14 Il faut « introduire le principe de totalité concrète à l’intérieur de la structure juridique 
même » et à cet égard, la tentative de Fichte pour résoudre le problème des rapports entre 
personne et communauté dans l’intuition d’une loi sociale était « la plus approfondie et la plus 
réussie de toutes celles que l’histoire des idées morales aient jamais connues », faisant de sa 
pensée « un phare gigantesque [… qui] brille à travers la brume des siècles » (G. GURVITCH, 
L’Idée du droit social, op. cit., p. 154, 409). 
15 V. G. GURVITCH, Écrits allemands I. Fichte, Paris, L’Harmattan, 2005, p. 43-311. 



 

à celui de l’État. Malgré les difficiles conditions de survie à Berlin qui le mettent 
dans une course aux honoraires ou aux charges de cours, Gurvitch y consacre tout 
son temps et peut compter sur un réseau de sociabilité russe important. 
Sergius Hessen, notamment, lui sera d’un grand secours lorsque Gurvitch, arrivé 
au terme de son manuscrit, désire le publier dans l’une des maisons d’édition les 
plus prestigieuses d’Allemagne, Mohr & Siebeck. La « contribution exceptionnelle 
dans le domaine de la recherche fichtéenne » de Gurvitch paraît en octobre 1924 
à 1540 exemplaires16. Gurvitch y défend qu’après avoir dénié toute valeur morale 
au droit, Fichte débouche sur l’idée d’un « infini moral positif » comme présupposé 
de la vie sociale et de sa valeur, que médie et réalise l’activité transpersonnelle. En 
schématisant l’aperçu technique et rétrospectif qu’il brossa en 193217, on en 
donnera le résumé suivant. L’idéal moral positif, irrationnel et accessible par 
l’action transpersonnelle, est un idéal essentiellement social ; c’est l’idéal d’une 
communauté parfaitement égalitaire et anti-hiérarchique entre de purs esprits 
– d’une « communion ». Cet idéal, principe suprême de la morale, se cristallise 
dans l’idée-action de justice, qui marque l’étape intellectualisée du passage de la 
totalité sociale à un système dynamique entre l’un et le multiple. Partant, la justice 
met en forme la réalité empirique comme faits normatifs, id est comme faits où se 
déploient une co-génération du droit et de la communauté. 

Gurvitch avait certes éclairé la dialectique entre Morale et Société en proposant 
une gradation en paliers allant d’une totalité sociale transpersonnelle, à ceux de 
systèmes concrets puis de communautés. Mais comme Fichte, qui n’avait pas eu le 
temps de synthétiser jusqu’au bout les conséquences de son système pour la sphère 
juridique, Gurvitch s’arrêtait au seuil de la question du droit, pressé par l’espoir 
d’un poste rémunéré que lui offrirait une thèse. Fichtes System der konkreten Ethik 
ne rencontre pas l’écho attendu. Les philosophes allemands qu’il connaît et qui 
attirent l’attention sur l’expérience vécue du droit se taisent. Les rares recensions 
dont il bénéficie sont en demi-teinte. M. Geiger éreinte un ouvrage « démodé et 
poussiéreux » tandis qu’en France É. Bréhier évoque une « construction 
dialectique plus qu’un fidèle exposé18 ». Les intellectuels du Berlin russe, pourtant 
nombreux à publier sur les enjeux socio-politiques de l’éthique du dernier Fichte, 
sont à peine plus accueillants. Même son ami Hessen restait distant : « L’originalité 
de ce livre est que l’idée principale de Fichte qui y est développée n’appartient pas 
à Fichte, mais à Gurvitch lui-même !19 ». 

Fin 1925, avec 73 exemplaires écoulés, Gurvitch est un homme endetté qui 
doit constater que les portes de l’académie, allemande ou russe, ne s’ouvrent 
pas à lui20. Patronné par le président tchécoslovaque Th. Masaryk, l’Institut 

                                                 
16 Ibid., p. 329. 
17 V. G. GURVITCH, L’Idée du droit social, op. cit., p. 408. 
18 M. GEIGER, « Fichtes System der konkreten Ethik », Theologische Literaturzeitung, vol. 51, 1926, 
p. 146 ; É. BRÉHIER, « Histoire de la philosophie moderne », Revue philosophique, n° 102, 1926, 
p. 157. La recension de G. Richard, parue onze ans plus tard, relèvera l’« intérêt sociologique » 
du transpersonnalisme comme alternative au « sociologisme » de Comte et Durkheim, sans 
relever d’enjeu juridique (G. RICHARD, « Le transpersonnalisme dans l’Éthique de Fichte », Revue 
Internationale de Sociologie, vol. 43, 1935, p. 403-415). 
19 S. HESSEN, « Fichtes System der konkreten Ethik », Sovremennyje zapiski, vol. 24, 1925, p. 457. 
20 En 1922, Gurvitch avait déjà évoqué des « visées académiques » en Russie pour tenter de faire 
hâter la parution d’un ouvrage sur l’apôtre du droit social allemand O. von Gierke. Sa thèse sur 
Fichte ne lui fut pas plus utile car s’il put briguer un poste de professeur sans chaire à l’Université 
Russe de Prague en 1925-26, il ne l’occupa jamais (G. GURVITCH, Écrits allemands I, op. cit., p. 331). 



d’Études Slaves, rattaché à la Sorbonne, est sa seule planche de salut. 
Gurvitch y décroche un poste de chargé de cours de philosophie du droit 
russe et s’exile à Paris. Bien qu’au départ il n’envisage pas d’y rester plus 
d’un an21, il jette son dévolu sur la scène académique française 
germanophile, à commencer par Xavier Léon qui l’aidera à mettre son Fichte 
en publicité puis à s’inscrire dans les cercles intellectuels parisiens. Comme 
sa thèse n’est pas reconnue, Gurvitch n’obtenant une équivalence de licence 
ès-lettres que quatre ans plus tard, en 1929, il se diversifie, notamment en 
direction de la phénoménologie22. Mais son projet initial reste prioritaire. 
Dès 1924 il prévoyait en effet de consacrer un troisième et ultime « livre 
dédié tout spécialement à la philosophie du droit et à la philosophie sociale 
de Fichte23 ». Sous cette forme, ce livre ne vit jamais le jour. Tout porte à 
croire cependant que Gurvitch en fit l’ossature théorique de ses deux thèses 
françaises sur le droit social, que l’on a pu considérer à juste titre comme 
« l’œuvre de sa vie24 ». 

UN PROGRAMME : L’IDÉE DU DROIT SOCIAL 

Dès son arrivée en France, Gurvitch se met à relire « le Descartes et le Pascal 
des sciences sociales25 » : Proudhon. Il en tire un article programmatique qu’il 
publie en 1927 dans une revue parisienne en vogue au sein de l’émigration russe et 
qu’il traduit dans la foulée en allemand26. Deux enjeux peuvent être rattachés à 
cette double parution dans laquelle Gurvitch affirmait que Fichte et l’école néo-
fichtéenne de Karl Krause représentaient le chaînon manquant entre Proudhon, 
précurseur emblématique d’une approche politique du droit social en France, et 
l’école française de l’objectivisme juridique. Tout en maintenant qu’une révolution 
du droit et de sa philosophie ne pouvait réussir qu’à condition d’être internationale, 
Gurvitch francisait d’une part son pedigree intellectuel : en se revendiquant de 
Proudhon, mais encore de Duguit et Hauriou, ce sont ses « éminents collègues et 
[s]es maîtres Maxime Leroy, Em. Lévy, Lambert, Morin » qu’il espérait à terme 
toucher27. D’autre part, cette publication servait de tremplin pour ses trois 

                                                 
21 Ibid., p. 331. 
22 Voir l’opus à succès tiré de ses cours, Les Tendances actuelles de la philosophie allemande (1930). 
23 G. GURVITCH, Écrits allemands I, op. cit., p. 311, 329. Seuls deux pans de ce triptyque ont paru : 
a) un opuscule de 1922, Die Einheit der Fichteschen Philosophie – contribution revue et corrigée 
dont il fit l’introduction de sa thèse ; b) sa thèse allemande sur Fichte. 
24 U. SCHEUNER, « Le Temps présent », Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, vol. 26, 
1932/33, p. 259. 
25 J. DUVIGNAUD, Georges Gurvitch. Symbolisme social et sociologie dynamique, Paris, Seghers, 
1969, p. 87 ; G. BALANDIER, R. BASTIDE, J. BERQUE (dir.), Perspectives de la sociologie contemporaine. 
Hommage à Georges Gurvitch, Paris, PUF, 1968, p. VIII. 
26 Voir G. GURVIČ, « Proudhon i sovremennost’ », Sovremennya Zapiski, vol. 30, 1927, p. 344-379 ; 
G. GURWITSCH, (1927/28), « Proudhon und die Gegenwart », Archiv für Rechts - und 
Wirtschaftsphilosophie, vol. 21, 1927/28, p. 537-562. 
27 G. GURVITCH, « Théorie pluraliste des sources du droit positif », Annuaire de l’Institut 
International de Philosophie du Droit et de Sociologie juridique, 1934, p. 118. 



 

prochains ouvrages qui, formant un « ensemble indivisible28 », annonçaient une 
sociologie juridique nouvelle et conforme aux enjeux contemporains du droit 
ouvrier et du droit international : Le Temps présent et l’Idée du droit social (1931), 
L’Idée du droit social : Notion et système du droit social (1932), puis L’Expérience 
juridique et la philosophie pluraliste du droit (1935). 

Saluées comme un opus magistral et incontournable, ses deux thèses visaient à 
battre en brèche le droit individualiste et le droit universaliste pour l’unilatéralité 
de leur perspective, pour leur déconnexion de l’actualité, enfin pour séparer ou 
confondre abusivement droit et morale. Gurvitch leur opposait un droit « social » 
comme « manifestation juridique la plus immédiate » des totalités concrètes 
transpersonnelles et des idéaux moraux dont elles étaient porteuses29. Né de ces 
totalités qu’en retour il régit et intègre, le droit social correspond à des associations 
de communion (Nous) et se distingue du droit individuel des associations de 
subordination et de coordination (État ; Moi-Toi-Lui). Le droit social, qui ne vaut 
que dans les limites du groupe qu’il intègre, tire ainsi sa validité et sa force 
obligatoire des faits de sociabilité intégrative, tandis que le droit individuel repose 
sur une sociabilité relationnelle. Ces « deux espèces nécessaires de la sociabilité », 
à travers lesquelles le droit social devenait la base de l’opposition chère à Fichte 
entre Société et État, ne permettaient pas seulement à Gurvitch de refuser le 
monopole étatique du droit au profit d’une socialisation sans étatisation30. Elles le 
conduisaient encore à poser une pluralité d’ordres juridiques de « faits normatifs » 
définis comme « idées et valeurs extra-temporelles matérialisées dans des réalités 
sociales » et qui, « dans un seul et même acte, engendrent le droit et fondent leur 
existence sur lui31 ». Qu’ils soient faits normatifs de communion (droit social) ou 
de rapport à autrui (droit individuel), ces faits, en tant qu’ils garantissent l’autorité 
et l’efficience du droit, en constituent les sources primaires. Combinant ici à 
l’influence de Fichte celle de Petrasizky, Gurvitch leur adjoignait des sources 
secondaires ne remplissant pas cette double exigence. La loi, étatique ou non, les 
coutumes, conventions ou pratiques juridiques représentaient à cet égard des 
« procédés techniques » permettant de constater les faits normatifs de façon 
immédiate (droit positif intuitif) ou indirecte (droit positif formel). 

La duplicité des faits normatifs – à la fois comme sens produit par les réalités 
sociales d’une part, et comme justification de ces valeurs d’autre part – appelait 
donc une intime connexion entre sociologie juridique et philosophie du droit. Mais 
en 1932, la part sociologique restait sinon modeste, du moins ambivalente. Certes, 
faisant sienne cette conception de la sociologie que, de Weber à Durkheim en 
passant par Scheler, Gurvitch nommait interprétative, il identifiait trois domaines 
de la sociologie. À la sociologie systématique comme « compréhension descriptive 
de l’être social et de ses formes essentielles, présentant une interprétation du sens 
des faits et des actes sociaux en tant que réalisation des valeurs », s’ajoutait une 
sociologie génétique comme « recherche des facteurs causals déterminant les 

                                                 
28 M. MOUSKHÉLI, « L’idée du droit social », op. cit., p. 153 ; J. LACROIX, « L’Expérience 
juridique », Esprit, vol. 3, n° 30, 1935, p. 1000. 
29 G. GURVITCH, L’Idée du droit social, op. cit., p. 19 sq. Parmi les divers résumés disponibles, 
citons : G. AILLET, « Le droit social », Revue de Métaphysique et de Morale, vol. 40, 1933, p. 231-
266 ; A. GARAPON, « L’idée de droit social : Georges Gurvitch », in P. BOURETZ, La force du droit : 
panorama des débats contemporains, Paris, Esprit, 1991, p. 215-228 ; J. LE GOFF, Georges Gurvitch, 
op. cit., p. 40-53. 
30 Ibid., p. 155 sq., 39, 410 sq. 
31 Ibid., p. 109 sq. ainsi que « Théorie pluraliste des sources du droit positif », op. cit., p. 119. 



manifestations de ces formes32 ». Or, même si ces deux premiers domaines 
servaient de base à sa philosophie du droit social – cet « objet de théorie pure33 » –
, il n’était pas ici question de sociologie juridique. En effet, celle-ci ne relevait stricto 
sensu que du troisième domaine de la sociologie, la sociologie appliquée, qui, en 
tant que « recherche des incarnations réelles des structures aprioriques », 
englobait autant la sociologie de la connaissance que celle de la religion ou du 
droit34. Cette limitation formelle de la sociologie juridique comme l’une des 
multiples branches de la sociologie appliquée, laissant penser que Gurvitch 
privilégiait son inscription dans les facultés de droit plutôt que celles de lettres, se 
combinait toutefois à une maximalisation. Car la sociologie juridique couronnait la 
philosophie du droit par une orientation pratique en faveur du droit au travail ou 
au syndicalisme que ses amis juristes allemands, G. Radbruch et H. Sinzheimer 
notamment, tentaient d’imposer par une revue viennoise fraîchement fondée 
en 1928, la Zeitschrift für soziales Recht. 

Si L’Idée du droit social aurait dû, comme sa thèse sur Fichte, connaître un 
troisième tome sur Les doctrines socialistes, syndicalistes et coopératives et l’idée de 
droit social, confirmant l’orientation pratique de la sociologie juridique, le fait qu’il 
ne vit pas le jour sous ce titre est révélateur des controverses suscitées par le statut 
ambivalent que Gurvitch prêtait à la discipline35. Par-delà les nuances 
d’appréciation, trois reproches étaient récurrents36. Le premier pointait les couleurs 
ontologiques et mystiques de l’idée de totalité concrète, matrice et justification de 
l’essence du droit social. Tandis que les juristes disciples d’Hauriou en 
accentueront les contours pour rattacher Gurvitch au thomisme, tels G. Renard, 
d’autres au contraire en limiteront la scientificité : au positivisme que combat 
Gurvitch succède un dogmatisme métaphysique, une supposition arbitraire 
détachée de tout ancrage historique37. Le second grief fut celui d’un 
« impérialisme » méthodologique, trait propre aux théories nouvelles, et qui éclate 
en particulier au sujet de la domination et de l’État. Gurvitch a certes le grand 

                                                 
32 Ibid., p. 127 sq. 
33 Ibid., p. 36 sq. 
34 Ibid., p. 127 sq. 
35 On retrouve ici une première ligne de clivage sur l’Idée du droit social, « thèse susceptible de 
donner à la Sociologie politique un élan qui lui avait manqué jusqu’ici » pour les uns, thèse trop 
axée sur un futur encore hypothétique pour d’autres (V. G.–L. DUPRAT, « Droit syndical et droit 
international », Revue Internationale de Sociologie, vol. 40, 1932, p. 509 ; N. BOBBIO, « Istituzione 
e diritto sociale », Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto, vol. 16, 1936, p. 413, 416). 
36 Un exposé systématique des critiques soulevées exigerait un livre à part entière, ironisait 
F. von der Heydte (« L’Idée du droit social », Zeitschrift für öffentliches Recht, vol. 13, 1933, 
p. 314). Mentionnons ici le compte rendu sans doute le plus complet : S. HESSEN, « Zur 
Geschichte und Theorie des Sozialrechts », Zeitschrift für Rechtsphilosophie in Lehre und Praxis, 
vol. 6, 1932, p. 57-75 et 244-269. 
37 G. RENARD, « Thomisme et droit social », Revue des sciences philosophiques et théologiques, 
vol. 23, 1934, p. 40-81 est emblématique de la première position. G. Lefebvre symbolise la 
seconde : même si la méthode de Gurvitch était corrigée, son assise métaphysique « n’en sera 
pas démontrée pour autant, et comme il affirme que sans elle, il ne peut y avoir de droit, le 
problème demeurera entier » (cf. « L’idée du droit social d’après un ouvrage récent », Annales 
historiques de la Révolution française, vol. 10, 1933, p. 301 sq.). Cette critique, qui au-delà de Fichte 
renvoie au lien de Gurvitch à la religion orthodoxe, indexait une « métaphysique très complexe, 
peu convaincante et dans le fonds inutile » qui conduisait à un « panjuridisme » anarchisant 
(A. JASCENKO, « L’Idée de droit social », Archiv des öffentlichen Rechts, vol. 25, 1934, p. 93 sq. ; 
également G. AILLET, « Le droit social », op. cit., p. 263 et R. ARON, « L’Expérience juridique », 
Zeitschrift für Sozialforschung, vol. 5, 1936, p. 119). 



 

mérite d’avoir constaté et théorisé la réduction de la sphère d’intervention de l’État 
dans la genèse, la mise-en-forme et l’application du droit. Mais on lui reproche une 
peine à penser le moment politique, une négation hâtive des phénomènes de la 
domination et un déni des fonctions positives de coordination étatique38. Enfin, 
même si l’idéal-réalisme put être loué comme « une acquisition définitive de la 
philosophie du droit moderne » du fait de sa « forte unité méthodologique », il fut 
globalement considéré comme peu convaincant : il s’agit bien d’un compromis 
« artificiel » entre factualité et normativité, entre Sein et Sollen, non de la troisième 
voie qu’il prétend être39. 

Compte tenu des polémiques, Gurvitch ne put d’emblée réunir sous un même 
cuir ses articles et conférences sur la démocratie future, le socialisme, les syndicats 
ou l’autorité « bourgeoise ». « [M]oralement obligé » de se justifier, il devait 
d’abord riposter en 1935 avec L’Expérience juridique dans l’espoir de « combler une 
lacune40 » : la méthodologie. Ce livre composite41 peut se lire comme un droit de 
réponse qui semble a priori en complet accord avec ses thèses de 1931. Partant d’un 
« spirituel » à la fois un, pluriel et infini qui consiste dans la participation à un flux 
d’activité créatrice et transpersonnelle, Gurvitch persiste et signe. Il pose à 
nouveau, à la base de son édifice, l’existence d’une éternité vivante de la totalité 
concrète fichtéenne42. Celle-ci suscite une expérience immédiate et « intégrale » 
qui, et Gurvitch se rattache ici notamment à Petrasizky43, se distingue de 
l’expérience scientifique et de la connaissance, formes réelles mais appauvries de 
la première. Il existe plusieurs espèces de cette expérience spontanée du tout 
concret : religieuse, morale, intellectuelle, enfin l’expérience juridique qui est un 
intermédiaire des deux précédentes. Conflictuelle, complexe et inconsciente, cette 
expérience juridique comprend l’ensemble des actes de reconnaissance collective 
de la « réalité spécifique » et primordiale du droit qu’elle détermine en retour : les 
faits normatifs de communion (droit social) ou de rapport à autrui (droit 
individuel)44. Il en découle un pluralisme méthodologique trinitaire entre 
philosophie du droit, sociologie juridique et science du droit, disciplines qui se 
confortent et se complètent car elles ont « une seule et même base commune : 

                                                 
38 L. LE FUR, « Droit individuel et droit social », Archives de Philosophie du Droit et de Sociologie 
juridique, vol. 1, 1931, p. 309 ; U. SCHEUNER, « Le Temps présent », op. cit., p. 260 ; G. PIROU, 
« L’idée du droit social », Revue d’économie politique, vol. 48, 1934, p. 462 ; H. SINZHEIMER, « Eine 
Theorie des sozialen Rechts », Zeitschrift für öffentliches Recht, vol. 16, 1936, p. 30-57 ; S. TRENTIN, 
La Crise du droit et de l’État, Paris, Alcan, 1935 ; G. RIPERT, Le régime démocratique et le droit civil 
moderne, Paris, LGDJ, 1936. 
39 P. LÉON, « L’idée de droit social », Archives de Philosophie du Droit et de Sociologie juridique, 
vol. 2, 1932, p. 297 ; M. LEROY, « Le Temps présent et l’idée du droit social », ibid., p. 221 ; 
N. BOBBIO, « Istituzione e diritto sociale », op. cit., p. 385-418 ; A. ROSS et H. KELSEN, 
« Discussion », in : G. GURVITCH, « Théorie pluraliste des sources du droit positif », op. cit., 
p. 130. Cette critique fait écho au grief réitéré d’une réhabilitation du droit naturel qui chez 
Gurvitch s’avance masquée. 
40 G. GURVITCH, L’Expérience juridique, op. cit., p. 9 sq. 
41 Seules les 99 pages de la partie théorique ont été écrites pour l’occasion. Les autres chapitres 
sont des traductions ou des rééditions d’articles historiques ou d’application complétant sa 
thèse. 
42 G. GURVITCH, L’Expérience juridique, op. cit., p. 21, 51. 
43 Outre Petrasizky, Gurvitch évoque F. Gény, E. Lévy, M. Hauriou ainsi que G. Radbruch et 
E. Ehrlich, Ibid., p. 10, 63, 71. 
44 Ibid., p. 65, 72, 74. 



l’expérience juridique spécifique permettant seule de saisir la réalité du droit45 ». On 
peut pourtant identifier deux glissements importants par rapport à ses thèses et 
aux griefs qu’elles avaient inspirées. 

Premièrement, la partie théorique de L’Expérience juridique répond à ses 
critiques par allusion, sans en nommer les auteurs46. En termes de méthode, 
Gurvitch ne se défend ni contre le reproche d’ontologisme, ni véritablement contre 
celui d’une métaphysique dogmatique et a-historique. Quant au terme d’idéal-
réalisme, celui-ci disparaît complètement de sa plume pour céder le pas à celui 
« d’empirisme juridique radical », que définit un plus grand degré de « fidélité aux 
données immédiates de l’expérience juridique47 ». En revanche, Gurvitch retourne 
lui-même les objections majeures qu’il avait reçues à l’une des trois disciplines 
juridiques, la science du droit – lire H. Kelsen. Il fustige en particulier que la science 
du droit qui a pour objet « l’exposé systématique du droit valable dans un certain 
milieu social et à une certaine époque » dans le but de rendre le système 
juridictionnel plus cohérent et de mieux guider l’activité des tribunaux, se pose 
comme un normativisme intemporel et artificiel. Oublieuse des milieux socio-
historiques qui la déterminent, la science du droit perd contact avec l’expérience 
juridique immédiate et, pire, prête le flanc à l’instrumentalisation idéologique. 
Nulle surprise à ce que la philosophie du droit et la sociologie juridique soient 
appelées à « prendre l’initiative du renouvellement de la Science du droit », tiraillée 
entre « technique juridique » et « dogme du droit », pour lui rendre « sa valeur 
qu’elle risque aujourd’hui de perdre48 ». 

Le second écart que l’on perçoit en comparant L’Expérience juridique et les 
thèses de Gurvitch porte sur le statut de la sociologie juridique, qui n’est plus 
cantonnée à la partie appliquée de la sociologie. Si son objet reste le même, « celui 
des expressions sensibles de la réalité juridique dans sa variété49 », Gurvitch en 
élargit le domaine dans deux directions. D’une part, il renforce la solidarité 
dialectique entre philosophie du droit et sociologie juridique. Certes, la sociologie 
juridique dépend de la philosophie du droit, qui lui livre deux critères, celui de la 
spécificité de l’expérience juridique et celui de l’interprétation du sens des 
conduites juridiques. Mais cette dépendance n’est ni hiérarchique ni chronologique 
puisque les enquêtes de la sociologie juridique donnent en retour à la philosophie 
du droit « les plus solides points de repère » dans l’identification de ces critères. 
D’autre part, et ce changement est bien plus marqué, la sociologie juridique devient 
désormais transversale aux trois domaines sociologiques identifiés en 1932, 
domaines qu’à l’occasion il révisait sensiblement : 

La Sociologie juridique décrit les contenus positifs de chacune des variétés 
infinies de l’expérience juridique, en tant que ces contenus se sont exprimés dans 
des faits sensibles de conduite effective et des institutions. Elle met en outre ces 
conduites et ces institutions en rapport avec les autres phénomènes sociaux, en 
les intégrant dans le même ensemble, le même tout de la vie sociale ; elle 

                                                 
45 Ibid., p. 17. 
46 Les points abordés dans la partie théorique de L’Expérience juridique, minimisés comme des 
« malentendus », portent sur le grief d’une supériorité de l’irrationnel et de l’inorganisé (Aillet) 
ou sur l’identité droit naturel/droit social (Le Fur), Ibid., p. 65-67, 71. 
47 Ibid., p. 77. 
48 Ibid., p. 85-87. 
49 Ibid., p. 83. 



 

recherche, enfin, les causes de leur genèse, de leur développement, de leur 
décroissance50. 

La tripartition sociologie systématique–sociologie génétique–sociologie 
appliquée a ainsi cédé la place à un nouveau découpage. Car, si la sociologie 
systématique reste première, la sociologie appliquée disparaît complètement tandis 
que la sociologie génétique est reléguée au dernier rang. Par contre, Gurvitch 
innovait en introduisant en seconde place de ce nouveau triptyque une sociologie 
typologique qui en 1935 ne portait pas encore de nom, et qui deviendra à partir 
de 1939 la « sociologie juridique différentielle51 ». 

Dans les années trente, la concrétisation du programme gurvitchien du droit 
social au travers d’une (re)définition méthodologique de la sociologie juridique n’a 
pas été jaugée à l’aune de cet apport, Gurvitch n’ayant fait qu’esquisser les contours 
de ce nouveau continent52. Entre 1931 et 1940, c’est la radicalisation d’une autre 
ambition qui prime : lutter contre la science du droit au sein de réseaux neufs. 

L’INSTITUTIONNALISATION INACHEVÉE D’UNE DISCIPLINE : LES ARCHIVES DE 

PHILOSOPHIE DU DROIT ET DE SOCIOLOGIE JURIDIQUE 

Conscient que divers points de sa théorie méritaient d’être précisés, surtout sur 
la question de l’État, Gurvitch retenait de l’écho qu’il avait reçu le sentiment d’une 
occasion unique. L’institutionnalisation de la sociologie juridique qui découlait de 
son programme lui permettait de mener de front deux combats où la place accordée 
à l’Allemagne était forte. Il s’agissait d’abord de conforter les courants marginaux 
de l’échiquier germanophone qui réduisaient le droit social à un droit spécial de 
classes ou d’activités socio-économiques et qui, malgré le renforcement d’une 
culture politique démocratique auquel ils aspiraient, manquaient d’une assise 
théorique englobante53. Mais il s’agissait aussi de court-circuiter la tradition 
allemande classique qui accordait à l’État un monopole par ailleurs grandissant 
avec la fin de Weimar. Or Gurvitch croisait ici simultanément le fer avec deux 
protagonistes. 

Le premier peut être considéré comme une personne collective. Il s’agit de 
l’Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, la revue des revues juridiques 
allemandes et organe de la très influente Internationale Vereinigung für Rechts und 
Wirtschaftsphilosophie (IVR)54. L’IVR, qui entendait donner le la des débats 
internationaux, avait suscité une vague d’indignation quand, au début des années 
vingt, le romaniste L. Wenger, le professeur de droit pénal W. Sauer et le 

                                                 
50 G. GURVITCH, L’Expérience juridique, op. cit., p. 83. 
51 G. GURVITCH, « La sociologie juridique de Montesquieu », Revue de Métaphysique et de Morale, 
vol. 46, 1939, p. 612 sq. ; Éléments de sociologie juridique, Paris, Aubier, 1940, p. 179-242. 
52 Gurvitch lui accordera certes une place privilégiée : les Éléments de 1940 consacrent ainsi 64 
pages à la sociologie juridique différentielle contre 38 et 19 à la sociologie juridique systématique 
et à la sociologie juridique génétique. Mais, animée d’une fièvre classificatrice plus tard taxée de 
formaliste, sa sociologie juridique différentielle ne débouchera finalement sur aucune enquête 
spécifique. 
53 Voir A. SEIFERT, « Von der Person zum Menschen im Recht – Zum Begriff des sozialen Rechts 
bei Hugo Sinzheimer », Soziales Recht, vol. 3, 2011, p. 62-73. 
54 Fondée en 1907, l’ARWP se dote en 1909 d’une société internationale, l’IVR. Gurvitch en était 
membre depuis décembre 1925 (Cf. K. A. Mollnau (éd.), Die internationale Vereinigung für Rechts- 
und Sozialphilosophie und ihre Zeitschrift, Wiesbaden, Franz Steiner, 1989). 



sociologue G. Briefs, tous trois allemands, s’en étaient proclamés présidents à vie. 
Co-éditeur comme Radbruch de la jeune Zeitschrift für soziales Recht (1928-1934), 
Kelsen avait été le seul à fonder avec succès, en collaboration avec L. Duguit et 
F. Weyr, un contrepoids résolument plus international en créant, en 1926, une 
Revue Internationale de la Théorie du Droit55. Pour Gurvitch, membre dissident de 
l’IVR, cette plate-forme n’offrait pourtant aucune alternative. Puisque Kelsen, 
chantre du normativisme étatique et individualiste, était résolument hostile à toute 
philosophie du droit, il n’était rien que le plus grand ennemi de la sociologie 
juridique56. La duplicité de son offensive se reflète dans les deux réseaux 
institutionnels qu’il met alors en place en 1931 et 1932, dates d’autant plus 
symboliques qu’elles sont celles de la parution de ses thèses françaises, l’Institut 
International de Philosophie du Droit et de Sociologie juridique (IPD) et son organe, 
les Archives de Philosophie du Droit et de Sociologie juridique (APDSj). 

Alors que l’IVR essaime des filiales hors d’Allemagne, l’idée prend corps de 
profiter de l’ambiguïté de la situation. Gurvitch gagne tôt l’appui de Louis Le Fur, 
professeur de droit international public à l’Université de Paris qui, ayant « une 
conception assez proche57 » de Fichte sur la justice comme idée-action, préface 
l’une de ses thèses. Fort du soutien de ce membre de l’IVR de la première heure, 
Gurvitch se rend en Allemagne au printemps 1930 pour rallier d’autres partenaires. 
À Heidelberg, G. Radbruch, ancien ministre de la justice sous Weimar, accueille 
son projet avec d’autant plus d’intérêt qu’il faisait écho à une initiative similaire 
qu’il avait voulu développer avant la Grande Guerre58. Radbruch lui conseille de 
former un comité d’initiative international comprenant Kelsen et dont Gurvitch 
serait le secrétaire général59. En 1931, le premier numéro des APDSj pouvait 
paraître. L’IPD était créé l’année suivante. Faisant formellement abstraction des 
différences d’école, l’Institut appuyait une revue à laquelle il adjoignait comme 
moyens d’action l’organisation de congrès internationaux, des publications, enfin 
l’organisation coordonnée de l’enseignement de la philosophie du droit et de la 
sociologie juridique. Pourtant filiale officielle de l’IVR, l’IPD en était donc dès sa 
naissance un projet dissident et triplement concurrent. Promouvant une approche 
différente de l’internationalité ainsi qu’une défense politique du droit social, les 
Archives et l’IPD revendiquaient un renouvellement disciplinaire, puisque Gurvitch 
transformait le titre de Rechts- und Wirtschaftsphilosophie en philosophie du droit 
et sociologie juridique60. Cependant, la transformation que reflète ce titre en faisait 
tout autant un projet opposé à la revue de Kelsen vu que Gurvitch renforçait sa 
croisade contre la « dogmatique du droit ». 

                                                 
55 S. ZIEMANN, « Internationale Zeitschrift für Theorie des Rechts (1926 bis 1939) », Rechtstheorie, 
vol. 38, 2007, p. 169-195. 
56 L’antipathie de Gurvitch pour Hans Kelsen est un leitmotiv de tous ses écrits. Pour un 
exemple, voir G. GURVITCH, Éléments de sociologie juridique, op. cit., p. 3-6. 
57 G. GURVITCH, L’Idée du droit social, op. cit, p. 99. 
58 En 1907, Radbruch espérait fonder avec H. Kantorowicz une revue réunissant philosophie du 
droit et sociologie. Concurrencée par la fondation de l’ARWP, cette revue ne vit jamais le jour. 
59 Le comité comprenait, outre Radruch, Kelsen et Le Fur, F. Gény, G. Del Vecchio, R. Pound et 
H. Laski, tous membres de l’IVR. 
60 Voir G. GURVITCH, Écrits allemands II, Philosophie du droit, philosophie sociale et 
phénoménologie, Paris, L’Harmattan, 2005, p. 69-93. Bien qu’ouverte à la sociologie, l’ARWP ne 
modifiera son intitulé qu’en 1934, pour devenir l’Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, titre 
qu’elle porte encore aujourd’hui. 



 

Cette double dissidence n’a pas empêché Gurvitch d’intégrer sa revue et son 
institut dans la sociologie française. Hormis E. Lévy ou É. Lambert, directeurs de 
l’Institut de Sciences Sociales et des relations internationales et de l’Institut du droit 
comparé de Lyon, Gurvitch se rapproche aussi des durkheimiens tels G. Davy, 
M. Mauss ou C. Bouglé, qu’il associe à sa revue. Il n’oublie pas non plus de nouer 
de fortes relations avec le pôle traditionnellement rival de L’Année sociologique, 
l’Institut International de Sociologie. De fait, Gurvitch ne convainc pas seulement 
son directeur, G. Richard, d’appartenir au comité directeur des Archives61. L’IPD de 
Gurvitch adhéra aussi dans son ensemble à l’Institut International de Sociologie au 
motif qu’en France « l’enseignement sociologique a[vait] plus de chance de se 
développer dans les facultés de droit que dans les facultés des lettres62 ». 
Néanmoins, sa stratégie institutionnelle ne résista ni à la montée des nationalismes, 
ni à ses propres contradictions. 

1934 est une année charnière. La Zeitschrift für soziales Recht et le 
Sozialrechtliches Jahrbuch sont contraints de mettre la clef sous la porte, tandis que 
les rênes de l’ARWP, rebaptisée pour l’occasion Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie, échoient à un juriste membre du NSDAP, C. A. Emge. Les 
Archives de Gurvitch ne font pas entorse à cette économie générale. Dénonçant 
ouvertement les bases juridiques du Reich et de l’Italie63, elles servent d’asile 
institutionnel pour les juristes désavoués. La cohésion des Archives en sort 
fragilisée. En 1934, Le Fur fait sécession pour rejoindre l’organe de Kelsen, lequel 
devient le porte-voix officel de l’IPD64. Si Gurvitch parvenait à garantir la poursuite 
des Archives, le prix en était leur dégradation statutaire. Il essuyait donc une semi-
défaite qu’accentuait le doute dont sa théorie faisait l’objet au sein de l’IPD. En 
1937, les recensions qui paraissent de son dernier livre, Morale théorique et science 
des mœurs, traduisent l’agacement. Bien que « parmi les meilleures études 
consacrées jusqu’à présent à ce problème redoutable », la Morale théorique, privant 
« la science juridique de son caractère particulier », sacrifiait « à une phraséologie 
normative », lit-on dans la revue de Kelsen65. Le compte rendu qu’Aillet lui 
consacrait au sein même des Archives était même plus assassin : Les « “vocations” 
dressées d’abord contre la loi, et qui se contentent […] de “s’affirmer comme 
élément insubstituable dans le flot transpersonnel de la création”, quelle belle 
formule pour Nietzsche – ou pour Hitler ? Le misérable intellectualisme de Kant 

                                                 
61 Le comité initial se composait, outre Gurvitch et Le Fur, de G. Davy, F. Gény, H. Lévy-
Ullmann, P. Matter, G. Morin, G. Renard, G. Richard et G. Teissier. Richard publiera quatre 
articles dans les Archives. 
62 G. Richard à G.-L. Duprat, Lettre du 25 mai 1934, AD 33, 4J0738. Avec Richard, qui considérait 
le droit comme la « vraie vie de la société » (G. RICHARD, L’origine de l’idée de droit, Neufchâteau, 
Gontier-Kienné, 1892, p. 72), les affinités étaient multiples. Au-delà d’une appréciation commune 
de la philosophie de Fichte, c’est à Gurvitch qu’échoit, en 1934/35, la chaire de Richard. 
S’ajoutent leur connaissance de la sociologie allemande et leurs lectures réciproques (cf. 
G. GURVITCH, Le Temps présent, op. cit., p. 98, 411, 421, 569 sq., 575 sq.). La continuité relative du 
projet de sociologie génétique de Richard chez Gurvitch fut insinuée par Braudel (F. BRAUDEL, 
« Georges Gurvitch ou la discontinuité du social », Annales. Économies, Sociétés, Civilisations, 
vol. 8, 1953, p. 349). 
63 La chose n’était pas du goût de tous au sein de l’IPD, G. Del Vecchio, le lui reprochant sans 
ambages : « Lorsqu’on veut faire de la politique, on recourt à d’autres moyens ; on ne fonde pas 
un Institut scientifique international » (G. GURVITCH, Écrits allemands II, op. cit., p. 227 sq.). 
64 De 1934 à 1939, elle portera le sous-titre d’« Organe officiel de l’Institut international de 
Philosophie du Droit et de Sociologie juridique ». 
65 H. MAYER, « Morale théorique et science des mœurs », Revue internationale de la théorie du 
droit, vol .11, 1937, p. 337 sq. 



menait au moins au droit international »66. Gurvitch devenait minoritaire dans son 
propre camp. 

Ces dissensions internes mèneront à des décisions controversées du bureau de 
l’Institut lors du congrès de Rome, en avril 1937. G. Del Vecchio, devenu président 
en remplacement de Le Fur, propose la titularisation de deux membres : J. Binder 
et C. A. Emge, nouveau directeur de l’IVR. Les actes d’archives invitent à plus de 
nuances que le jugement de Gurvitch, qui considérait ce dernier comme le « Führer 
officiel assigné par Hitler pour contrôler la philosophie allemande du droit67 ». Pour 
l’heure, Gurvitch brandissait l’argument d’une infraction au règlement interne, 
menaçant de poser sa démission (et celle des 70 membres le soutenant) s’ils étaient 
nommés. Fin 1937, il avait définitivement perdu l’IPD, souhaitant tout au plus 
l’entraîner dans sa chute. La guerre précipita les choses, la prochaine session de 
l’Institut, qui devait se tenir à Oxford en 1939, n’ayant jamais lieu. 

Les deux revues que l’éclatement de l’IPD précarisait, celle de Kelsen et les 
Archives de Gurvitch, ne prolongeront pas leur existence longtemps. L’une cesse 
de paraître en 193968, tandis que Gurvitch remplit plus que jamais les pages de la 
seconde en publiant en 1940 un dernier numéro grâce à une poignée de 
contributions envoyées au dernier congrès – une prouesse pour un organe non-
officiel. Éditant cette année-là ses Éléments de sociologie juridique, Gurvitch ne 
baisse pourtant pas les bras. Exilé aux États-Unis depuis octobre, il lance le Journal 
of Legal and Political Sociology, paru de 1942 à 1947. Si le Journal « continu[e] les 
Archives de Philosophie du Droit et de Sociologie Juridique69 », sa ligne éditoriale 
indique cependant un bouleversement. Certes il perpétue, en excluant la science du 
droit, son opposition à Kelsen (qu’il invitera cependant à contribuer). Mais cette 
publication renonce à la philosophie du droit au profit quasi-exclusif de la 
sociologie juridique. Ce privilège marqué pour la sociologie du droit n’est pas sans 
lien avec les orientations prises par Gurvitch dans les années trente. La sociologie 
lui semble offrir le prisme prioritaire pour saisir l’avènement du nazisme, et surtout 
les liens entre le politique et la science. Mais, même si la question de la démocratie 
reste l’horizon de ce questionnement, le Journal symbolisait, du point de vue de la 
redéfinition de la sociologie juridique entreprise dans l’entre-deux-guerres, la 
reconnaissance d’un échec. Le fait qu’en rentrant en France, Gurvitch s’attelle aux 
Cahiers Internationaux de Sociologie plutôt qu’à continuer le Journal révèle ainsi 
une prise de distance envers la sociologie du droit, du moins un retour au 
programme initial du droit social où la sociologie juridique était un chantier en 
friche70. 

                                                 
66 G. AILLET, « Morale théorique et science des mœurs », Archives de Philosophie du Droit et de 
Sociologie juridique, vol. 7, 1937, p. 33. 
67 G. GURVITCH, Écrits allemands II, op. cit., p. 232. Sur l’ambiguité de Emge, qui ne réorienta pas 
l’organe de l’IVR au goût du parti nazi, on se reportera à C. TILITZKI, Die deutsche 
Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik und im Dritten Reich, Berlin, Akademie Verlag, 
2002, p. 1023-1037. 
68 Après l’occupation allemande de la Tchécoslovaquie, en 1938, la tentative de la faire renaître 
depuis la Suisse, sous la direction de Kelsen, Weyr, Z. Giacommeti et du bordelais R. Bonnard, 
ne dura qu’un an. 
69 G. GURVITCH, Écrits allemands II, op. cit., p. 236. Gurvitch en était le directeur, K. Davis le 
secrétaire, le comité éditorial se composant de R. MacIver, B. Malinowski, K. Llewellyn, 
R. Pound et T. V. Smith. 
70 Son Traité de sociologie le confirme. En 1960, Gurvitch maintient les sociologies systématique 
et différentielle au rang des deux premières tâches de la sociologie du droit. Il en ajoutait trois 
autres, à créer et donc conjuguées au conditionnel. Les deux nouvelles, absentes des Éléments 



 

Quand bien même la longévité relative des Archives, continuées par le 
Journal, a un parfum d’héroïsme, elle met en relief les contradictions de 
l’opposition de Gurvitch à son principal rival dans l’entre-deux-guerres. 
Tous les auteurs qui ont œuvré pour que la sociologie du droit acquière droit 
de cité ont négligé « l’élaboration précise de la sociologie du droit elle-
même, indépendamment des besoins particuliers des juristes 
contemporains », constatait Gurvitch peu avant sa mort71. Ce bilan peut 
aussi être lu comme une auto-critique. L’élaboration et 
l’institutionnalisation de la discipline que Gurvitch a tentée dans les années 
trente n’a pas été indépendante de la science du droit et des besoins des 
juristes. Il l’a faite contre elle, en espérant pourtant la renouveler72. 

CONCLUSION 

Le programme du droit social, dont Gurvitch fit le centre de gravité de sa 
sociologie juridique, est resté inachevé. Si, au-delà de la Seconde Guerre mondiale 
qui en eut en partie raison, on s’interroge sur l’impact qu’il eut sur ses pairs durant 
l’entre-deux-guerres, deux traits majeurs se dégagent. 

C’est d’abord l’échec d’un passeur qui n’a pas réussi, malgré son inscription 
dans la sociologie française, à y intégrer une tradition de la philosophie du droit 
russe – la question des aspirations des juristes sociaux-démocrates allemands étant 
ici laissée ouverte. Gurvitch nous a « obligés à voir que les auteurs allemands et 
russes pensaient en gros, comme nous, ou que nous pensions comme eux ; c’est 
dans le détail que l’on luttera, terriblement », commentait en ce sens M. Leroy 
en 193173. Par contre, la signification de cette lutte n’a pas été ignorée. L’ambition 
de Gurvitch fut d’imposer sa contribution, grâce aux Archives, au même niveau que 
celle du plus grand des maîtres de la science du droit de l’époque et leurs théories 
ont d’ailleurs pu être placées sur un même piédestal. « L’idée du Droit social et la 
théorie pure du Droit sont les deux grandes perspectives que la pensée juridique 
moderne a ouvert sur l’univers juridique », écrivait Legaz y Lacambra en 193574. 
Son jugement ne fut pas isolé. Il fut soutenu par G. Tassitsch, par U. Scheuner et 
même en partie par Kelsen75. Il le fut aussi à titre posthume par un compagnon de 
route de longue date de Gurvitch, Renato Treves, qui contre les accusations d’anti-
sociologisme que Gurvitch lança sa vie durant au juriste autrichien, rappellera 

                                                 
de 1940, occupent la troisième et quatrième places. Gurvitch proposait qu’elles portent sur 
l’analyse des doctrines du droit et de leurs vecteurs dans la vie des groupes sociaux. La sociologie 
génétique, jadis en troisième place, était décalée en cinquième position (G. GURVITCH, Traité de 
sociologie, t. 2, Paris, PUF, 1960, p. 190 sq). 
71 Ibid., p. 176. 
72 La Déclaration des droits sociaux, que Gurvitch publie en 1944 comme exemple d’application 
pratique de sa Sociology of Law en est emblématique. 
73 M. LEROY, « Le Temps présent et l’idée du droit social », op. cit., p. 227, nous soulignons. 
74 L. LEGAZ Y LACAMBRA, « La théorie pure du droit et l’idée du droit social », Revue 
internationale de la théorie du droit, vol. 9, 1935, p. 12. 
75 Voir U. SCHEUNER, « Le temps présent », op. cit., p. 260 ; G. TASSITSCH, H. KELSEN, 
« Discussion », Annuaire de l’Institut International de Philosophie du Droit et de Sociologie 
juridique, 1935, p. 82. 



combien Kelsen fut « au contraire l’un des chercheurs qui a le mieux contribué à 
saisir la nature et les limites » de la sociologie juridique76. 

L’objet de ce rendez-vous manqué avec Kelsen, qui porte en définitive sur le 
fondement ultime d’une culture politique, juridique et sociale de la démocratie, ne 
reste pas seulement actuel per se. En France, il a aussi contribué à structurer le 
champ disciplinaire. À cet égard, le chiasme entre les Archives de philosophie du 
droit et Droit et société est révélateur. En 1952, lorsque le traducteur et spécialiste de 
Kelsen en France, Ch. Eisenmann, fonde la première, il revendique l’héritage des 
Archives de Gurvitch. Or cette revue, organe officiel de l’antenne française de l’IVR, 
supprime de son titre toute référence à la sociologie juridique. Inversement, Droit 
et société, créée en 1985, se réclame de la revue fondée par Kelsen en 1926. 
S’opposant elle aussi à la philosophie du droit, elle justifiait pourtant son sous-titre, 
revue internationale de théorie du droit et de sociologie juridique, au motif que la 
sociologie du droit constitue « l’une des tentatives contemporaines les plus 
intéressantes tendant au dépassement des contradictions et des insuffisances de la 
théorie du droit qui nous a été livrée77 ». Dès 1986, elle proposait un précieux 
dossier sur la sociologie du droit de Gurvitch. 

                                                 
76 R. TREVES, « Hans Kelsen et la sociologie du droit », Droit et Société, vol. 1, 1985, p. 18. 
77 « “Nouvelle” préface », Droit et Société, vol. 1, 1986, p. 13. 





 

Claude Didry 

Durkheim et le Collectivisme. 

Retour sur la réception politico-juridique de la 

sociologie 

durkheimienne 

épassant la méfiance originaire de la philosophie comtienne pour le 
droit, assimilé à un « vestige métaphysique » et par là-même vu comme 
un obstacle dans la recherche d’un « état positif » où prévaudraient le 
« devoir », la sociologie durkheimienne paraît avoir intégré le droit 

dans la boite à outils nécessaire pour initier une pratique de l’observation des 
« faits sociaux1 ». Le droit voisine ici notamment avec les statistiques, comme 
levier d’objectivation permettant d’identifier ces « manières d’être, de faire et de 
penser » extérieures et contraignantes à l’égard des conduites individuelles2. Mais, 
avant même la synthèse méthodologique de 1895, le droit est, dans cet ouvrage 
fondateur que constitue sa thèse publiée en 18933, un élément crucial pour poser 
les conditions de possibilité d’une sociologie dans les sociétés modernes. Le 
chapitre « solidarité organique et solidarité contractuelle » apparaît comme 
l’expérience fondamentale, par où la découverte du « droit contractuel » 
déterminant le contrat soulève l’hypothèque spencérienne d’une société 
d’individus échappant par la vertu du contrat à toute action positive de la société4. 

Cette découverte du droit dans la vie sociale conduit à envisager la sociologie 
durkheimienne comme un « moment juridique » fondateur pour la sociologie. Elle 
suscite également une réception contrastée dans le monde des juristes, ainsi que 
dans l’univers politique qui, dans un régime parlementaire, se consacre en priorité 
à la production de nouvelles lois aménageant en permanence le droit existant. En 
effet, à la portée scientifique essentielle de la démonstration, vient se joindre une 
portée politique considérable dans la mesure où, au-delà de la doctrine 
spencérienne de la liberté individuelle absolue dans les « sociétés industrielle », 

                                                 
1 Voir F. CHAZEL, « Émile Durkheim et l'élaboration d'un « programme de recherche en 
sociologie du droit » », in Aux fondements de la sociologie, Paris, Presses Universitaires de 
France, 2000, p. 169-182. 
2 Durkheim écrit ainsi dès les premières phrases des Règles : « Quand je m'acquitte de ma tâche 
de frère, d'époux ou de citoyen, quand j'exécute les engagements que j'ai contractés, je remplis 
des devoirs qui sont définis, en dehors de moi et de mes actes, dans le droit et dans les mœurs. » 
(É. DURKHEIM, Les règles de la méthode sociologique, Paris, PUF, 1981 [1895], p. 3). 
3 Dans les « sociétés supérieures » telles que les voit Spencer, « La sphère de l'action sociale irait 
donc de plus en plus en se rétrécissant, car elle n'aurait plus d'autre objet que d'empêcher les 
individus d'empiéter les uns sur les autres et de se nuire réciproquement, c'est-à-dire qu'elle ne 
serait plus que négativement régulatrice. », E. DURKHEIM, De la division du travail social, Paris, 
PUF, 1973 [1893], p 177-178. 
4 C. DIDRY, « Durkheim et le droit, ouvertures et limites d’une découverte sociologique », dans 
C.-H. CUIN et P. DURAN, Le travail sociologique. Du concept à l’analyse. Mélanges en hommage à 
François Chazel, Paris, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2011, p. 49-60. 

D 



 

c’est toute une économie libérale préfigurant avec Spencer la « catallaxie5 » 
hayékienne qui se trouve invalidée. Le contrat engage les contractants au-delà de 
ce qu’ils ont pu stipuler, en indiquant « toute une réglementation […] nécessaire 
dont l’étendue ne peut être fixée par avance […]6 ». C’est qu’il renvoie l’exécution 
des obligations, par l’article 1135 du Code civil, « à toutes les suites que l’équité, 
l’usage et la loi donnent à l’obligation d’après sa nature. ». Ainsi, le droit 
contractuel intègre une historicité que repoussent nombre de juristes attentif à la 
lettre du Code civil comme expression définitive d’un droit naturel, sous la forme 
d’une attente de justice croissante dans les échanges qui vient se heurter à 
l’inégalité fondamentale résultant de l’héritage, en préfigurant par là-même sa 
suppression. De manière plus générale, l’approfondissement de la division du 
travail fait apparaître l’horizon que Durkheim explicitera notamment dans Le 
suicide et la préface à la seconde édition de De la division du travail social7 : la 
réforme des groupements professionnels8. 

En quoi ce large horizon réformiste qui se dégage du mouvement même de la 
division du travail, a-t-il influé sur les grands chantiers législatifs de la « Belle 
Époque » ? 

Si la sociologie durkheimienne a trouvé des échos dans les tentatives de 
refondation de la science juridique, en témoignent la proximité de Léon Duguit ou 
d’Emmanuel Lévy9 à l’égard de Durkheim, sa réception politique semble plus 
problématique. Certes, la sensibilité de Durkheim au socialisme et son engagement 
dans l’Affaire Dreyfus montrent que les hautes ambitions scientifiques du 
sociologue ne le détournèrent pas des questions politiques. Mais en revenant sur la 
réception de son œuvre, nous voudrions voir ici ce que les écrits de Durkheim ont 
apporté au politique. Notre hypothèse est que l’œuvre de Durkheim a nourri le 
moment collectiviste du socialisme français qui s’affirme dans les années 1890 sous 
une forme « décomplexée » face à un libéralisme appuyé notamment par la science 
économique, avant d’influer de manière plus diffuse, quoique singulière, sur le droit 
du travail en gestation. 

LA RÉCEPTION CONTRASTÉE DE DE LA DIVISION DU TRAVAIL SOCIAL 

Si les écrits du « jeune » Durkheim suggèrent les deux grandes réformes 
auxquelles le sociologue se montrera attaché, la suppression de l’héritage et 
l’institution de groupements professionnels, il paraît plus explicite dans ses cours 
et sa parole publique. Comme le souligne Mélanie Plouviez10, il avance, dès le cours 
sur la famille qu’il professe en 1892, l’affectation de l’héritage aux groupes 

                                                 
5 Définie comme « l'espèce particulière d’ordre spontané produit par le marché à travers les 
actes des gens qui se conforment aux règles juridiques concernant la propriété, les dommages 
et les contrats. », F. A. HAYEK, Droit, Législation et Liberté, Paris, PUF, 2007, p. 532. 
6 É. DURKHEIM, De la division du travail social, op.cit. p. 194.  
7 Cette préface est intitulée « Quelques remarques sur les groupements professionnels ». 
8 Sur le caractère méconnu mais crucial de ces deux réformes dans la sociologie durkheimienne, 
voir M. PLOUVIEZ, Normes et normativités dans la sociologie d’Émile Durkheim, Thèse, Université 
de Paris 1, 2010. 
9 Voir F. AUDREN et B. KARSENTI, « Présentation-Emmanuel Lévy : juriste, socialiste, 
sociologue », introduction au dossier « Révolution et croyance dans le droit : Emmanuel Lévy 
(1871-1944) », Droit et société, 2004/1, no 56-57, p. 75-77. 
10 M. PLOUVIEZ, op. cit., p. 371. 



professionnels. Dès lors, il est loisible de dire que c’est une forme de collectivisme 
qui hante la première sociologie de Durkheim, même si le titre initial de sa thèse 
« individualisme et socialisme » laisse imaginer une plus grande prudence dans la 
portée politique visée par l’auteur. L’ancrage de Durkheim dans un socialisme qui 
se cherche en France au début de ces années 1890, après que la République eut 
affronté la crise boulangiste, pourrait ainsi être étayé à travers les échos que 
trouvent ses écrits dans la presse11. La thèse de Durkheim suscite parfois une 
certaine suspicion, comme dans le Journal Politique et Littéraire, ou la Revue 
économique. A l’inverse, Durkheim retient l’attention de journaux socialistes, 
comme La Revue Socialiste, fondée en 1885 par Benoît Malon au retour de l’exil 
auquel l’avait contraint sa participation à la Commune, qui se révèle 
particulièrement attentive aux écrits et conférences du jeune sociologue au cours 
de la décennie. 

Un soupçon de socialisme 

Il était normal que la thèse de Durkheim – qui enseigne alors à Bordeaux – fasse 
l’objet d’un compte rendu précoce de la Revue d’Économie Politique, dont le comité 
de rédaction compte son collègue, le publiciste Léon Duguit, et qui a pour secrétaire 
un autre collègue, Henri Saint-Marc, professeur de droit lui aussi à la Faculté de 
Bordeaux et agrégé d’économie qui se révèle très ouvert à la sociologie de son 
époque12. C’est ce dernier qui, en 1893, consacre une longue recension de l’ouvrage 
de Durkheim dans la revue. Saint-Marc revient sur les évolutions que retrace 
l’ouvrage, en insistant sur le passage de la solidarité mécanique à la solidarité 
organique vu comme un mouvement de civilisation. Préalablement irrité par la 
critique durkheimienne à l’égard d’une vision hédonistique de la division du travail 
qui serait celle des économistes, l’auteur – lui-même économiste – s’arrête d’abord 
en ces termes sur l’indétermination de la morale que met en évidence Durkheim à 
la fin de son livre : 

C’est là-dessus que se ferme le livre, et, si peu consolante que soit une pareille 
conclusion, peut-être paraîtra-t-elle à beaucoup scientifiquement déduite. Nous 
pourrions donc, quoique profondément troublé, et sauf quelques réserves de détail, 
décerner à l’auteur un large tribut d’éloges, et nous contenter d’attendre avec une 
sympathique curiosité, le prochain ouvrage que ces dernières lignes semblent 
annoncer13. 

Mais, ajoute Saint-Marc : 
Malheureusement, dans son désir de préciser sa pensée, il a cru pouvoir, dès à 
présent, laisser pressentir quelques-unes de ses réformes morales. Un chapitre 
que nous avions provisoirement omis a pour titre « Les formes anormales de la 
division du travail ». Il constitue la partie positive, pratique de l’œuvre, mais 
aussi, à notre avis, la partie de beaucoup la plus faible, la plus imprudente et la 
plus critiquable. La haute estime que nous professons pour l’auteur, nous oblige 
à lui adresser nos objections14. 

                                                 
11 La sociologie se présentant ici davantage comme une distance que comme une alternative au 
socialisme, comme le donne à penser J.-C. FILLOUX, Durkheim et le socialisme, Genève, Droz, 1977. 
12 Il est présenté comme un spécialiste de l’économie politique allemande qu’il est allé étudier à 
sa source, dans la notice nécrologique que publie F. Larnaude, à la suite de son décès brutal 
en 1896, dans La revue du droit public et de la science politique, t. 6, juillet à décembre, p. 380-381. 
13 H. SAINT-MARC, p. 868.  
14 Ibid. 



 

Il retient particulièrement le chapitre sur la « division du travail contrainte » 
pour sa mise en cause de la transmission héréditaire des richesses comme source 
de l’injustice fondamentale des contrats, qu’il commente en ces termes :  

À quoi veut en venir M. Durkheim ? A l’abolition de l’héritage ? Mais alors, ne 
faudra-t-il pas aussi abolir la propriété individuelle ; car enfin, que je sois riche 
de naissance ou que je le sois devenu par mon travail, du moment que je 
contracte avec un pauvre, les conditions sont toujours inégales ! Voilà donc la 
propriété privée, résultat et facteur jusqu’ici indispensable de la division du 
travail, rayées d’un trait de plume15. 

La conclusion est alors plus cinglante :  
Le regretté Fustel de Coulanges, quelques temps avant sa mort, disait à un de ses 
amis : « Pour être sociologue, il faut réunir les qualités et le savoir d’un historien, 
d’un juriste, d’un économiste et d’un philosophe. ». Pour dire toute notre pensée 
sur ce livre, nous croyons qu’il devait être écrit et a été écrit par un philosophe ; 
nous ajouterons même par un philosophe si éminent que peut-être cette qualité 
chez lui a-t-elle fait un peu tort aux autres16.  

C’est donc le crime de « lèse-propriété » qui est retenu en dernier lieu par 
l’auteur de la recension à l’encontre de Durkheim, en dépit des précautions prises 
à l’égard de l’un de ses collègues à l’Université de Bordeaux.  

Dans un article consacré à « Herbert Spencer et le socialisme » par J. Bourdeau, 
dans Le journal des débats politiques et littéraires17, Durkheim est présenté comme 
« Un sociologue de la nouvelle école [qui] dans un livre très distingué sur la 
Division du travail, s’attache, comme Laveleye, à justifier l’action positive de 
l’État. ». Il ajoute :  

Évidemment M. Durkheim admet a priori que la réglementation sera éclairée, 
qu’elle aura de bons résultats ; or tout l’effort de Spencer est de prouver au 
contraire combien les règlements sont vains. […] On fait de l’État une sorte de 
maître Jacques, architecte, ingénieur, maître d’école, commerçant, dame de 
charité ; il remplit nombre de fonctions surtout celle de dépenser notre argent ; 
si on ne s’arrête dans cette voie, on en fera bientôt le propriétaire, l’entrepreneur, 
l’intendant, le banquier universels, comme le veulent les collectivistes. 

Ici le soupçon porte sur la défense de la réglementation publique contre Spencer, 
évoquant indirectement et lointainement, compte tenu de la légèreté du propos, le 
chapitre « solidarité contractuelle, solidarité organique » de la Division. 

Durkheim et La revue socialiste 

Si le premier ouvrage de Durkheim suscite des soupçons sur sa supposée 
proximité à l’égard du socialisme, l’attention de la presse socialiste traduit un 
véritable intérêt pour ses écrits, ses conférences et ses cours. Un commentaire 
allusif se référant sans doute davantage au cours sur le socialisme, souligne ainsi, 
dans Le socialiste de la Manche (du 18 mai au 25 mai 1895) que le passage de la 
« propriété privée » à la « propriété sociale » aura de nombreuses conséquences 
bénéfiques pour les travailleurs, comme notamment : 

La suppression des mortes-saisons qui sévissent aujourd’hui sur les divers 
métiers de 3 à 6 mois par an, et des chômages qui immobilisent, en les affamant, 
ouvriers et ouvrières par centaines de mille, chômages et mortes-saisons 

                                                 
15 Ibid., p. 869. 
16 Ibid., p. 870. 
17 Édition du 8 novembre 1894. 



résultant de l’état diffus des fonctions économiques que le socialisme fera passer 
à l’« état organisé », selon la très juste définition du professeur Durkheim à 
Bordeaux. 

Mais c’est dans La revue socialiste que les activités de Durkheim semblent 
suivies le plus attentivement. Le premier volume de 1885 se compose notamment 
d’une « revue des faits sociaux » faisant état des événements politiques autour du 
socialisme, ou encore d’une « revue de la presse » qui commence par une recension 
de l’article de Durkheim sur Schaeffle paru dans la Revue philosophique18. La 
présentation de Durkheim est élogieuse19 et se conclut par une longue citation, qui 
porte sur la distinction entre richesse et capital (selon le commentaire de la revue). 

On peut faire ici l’hypothèse que cet intérêt de la revue pour le jeune Durkheim, 
tient à une relation privilégiée avec le fondateur, Benoît Malon, notamment à 
propos de Schaeffle. Un article de la Revue d’Économie Politique en 1888 précise cet 
aspect de leur relation, sans que Durkheim ne se prive au passage d’une critique 
lui permettant de mettre à distance la dimension partisane que trahit l’intérêt de 
Malon pour Schaeffle : 

Quand M. Benoît Malon nous donna la traduction de la Quintessence du 
socialisme de M. Schaeffle, il vit dans ce petit ouvrage l’exposé des doctrines 
personnelles de l’auteur et présenta M. Schaeffle comme un collectiviste. 
M. Paul Leroy-Beaulieu, à son tour, ne crut pas nécessaire de chercher d’autres 
références et dans son Collectivisme il exposa et critiqua très sévèrement le 
prétendu collectivisme de M. Schaeffle. Il est clair que pour faire cet exposé il 
s’en tint au petit opuscule mal traduit par M. Malon, alors qu’il eût fallu chercher 
la véritable doctrine de M. Schaeffle dans ses principaux ouvrages20. 

Ce petit trait contre Malon ne décourage pas la Revue socialiste de suivre les 
activités de Durkheim, en mentionnant la publication de sa thèse, en indiquant ses 
cours, en recensant les articles qui mènent aux Règles ou en présentant les numéros 
de l’Année sociologique. 

Au-delà de cet écho donné régulièrement à la production de Durkheim, une des 
références les plus remarquables à la thèse de Durkheim se retrouve dans le dernier 
des quatre articles que Jaurès publie en 1895 sur l’« organisation socialiste ». 
L’article en question présente une « esquisse provisoire de l’organisation 
industrielle ». Jaurès y dessine une forme de dialectique entre des groupes 
professionnels recevant la possession du capital, tout en restant lié à l’action 
coordinatrice de l’État pour éviter que le repli de chaque groupe professionnel sur 
une éventuelle propriété des moyens de production ne restaure une forme de 
concurrence capitaliste. Soulignant le caractère inéluctable de la délégation du 
capital aux groupes professionnels, Jaurès écrit ainsi : 

À plus forte raison faudra-t-il décentraliser et faire appel partout à l’autonomie 
et à la spontanéité des groupes et des individus, quand la vie sociale tout entière 
sera entrée dans la sphère d’action du pouvoir. Seulement ici la décentralisation 
se fera, comme Durkheim l’a si bien indiqué dans son vigoureux ouvrage sur la 
Division du travail, non plus géographiquement, mais techniquement et 

                                                 
18 Cet article est repris dans Durkheim (1975, p. 355-377). 
19 « Dans la Revue philosophique, nous trouvons, de M. Durkheim, une bien remarquable étude 
sur le Bau und Leben des socialen Korpers (Organisation et vie du corps social), d’Albert Schaeffle. 
Cette savante étude, très condensée elle-même, est difficile à analyser et doit être lue dans son 
texte ». 
20 É. DURKHEIM, « Le programme économique de M. Schaeffle », Revue d’économie politique, 11, 
1888, repris dans Textes, vol. 1, Paris, Minuit, p. 377. 



 

professionnellement. Ce n’est pas la cité qui sera l’unité, mais l’ensemble des 
producteurs appliqués à une même branche de production sur tous les points du 
territoire. Les syndicats similaires fédérés formeront une sorte de corporation 
qui élira ses chefs économiques, son conseil spécial, ses délégués au conseil 
national du travail ; mais rien n’empêchera ensuite cette fédération de se 
décomposer en autant de groupes qu’il y aura de régions dans une industrie 
donnée ; et, ici, comme c’est le plus souvent dans une ville ou autour d’une ville 
que se sont concentrés les moyens de production, la spontanéité de la vie 
économique viendra se confondre avec la spontanéité de la vie locale, et la 
commune jouera de nouveau son rôle dans le système économique du 
socialisme21. 

Ce passage – publié en 1895 – semble annoncer la préface à la seconde édition 
de La division, en 1902, et traduit l’existence probable d’échanges entre les deux 
hommes sur la question. La suite de l’article tend à confirmer cette impression, avec 
un plaidoyer pour une organisation élective à différents niveaux évoquant 
également ces « conseils » que Durkheim présente comme un point 
d’aboutissement de la démocratie dans Leçons de sociologie. Le schéma avancé par 
Jaurès semble même aller plus loin que ce que Durkheim suggère, tant dans Leçons 
que dans la préface de 1902, en imaginant que : 

Chacun des grands groupes industriels aura son conseil spécial, élu au suffrage 
universel des membres de son groupe. […] Il veillera en outre aux intérêts 
généraux de l’organisation industrielle représentée par lui ; il décidera, par 
exemple, s’il y a lieu de supprimer tel ou tel centre particulier de production, 
moins bien situé, ou de développer tel autre, ou de renouveler l’ensemble de 
l’outillage, etc., etc.22 

Les conseils corporatifs nationaux de chaque industrie désigneront à leur tour 
un « conseil national du travail », appelé parfois sans doute par référence implicite 
à la situation de l’époque « conseil supérieur du travail ». L’état de lutte entre deux 
classes, conduisant à une instabilité dans les rapports entre salariés et employeurs 
et s’accompagnant d’une instabilité des organisations ouvrières elles-mêmes23, se 
trouvera ainsi, selon Jaurès, grandement atténué, voire dépassé. 

GROUPEMENTS PROFESSIONNELS ET CONSEILS DU TRAVAIL, LE TEMPS DES 

RÉFORMES 

La seconde édition de La division paraît en 1902, soit un an après que 
Millerand eut quitté le ministère du Commerce et de l’Industrie, où son 
action de 1899 à 1901, a notamment contribué à initier une codification des 
lois ouvrières ainsi qu’à engager le chantier des conseils du travail, par des 
décrets créant quelques conseils départementaux et par un projet de loi 
déposé avec Pierre Waldeck-Rousseau, le Président du Conseil, en 1900. 
Après la reconstruction d’un socialisme ébranlé par la Commune, qui 
retrouve sa place dans le jeu politique au lendemain d’une crise, le 
boulangisme, ayant montré les limites de l’opportunisme dans la sauvegarde 
du régime républicain, l’arrivée de Millerand au ministère du commerce et 

                                                 
21 J. JAURÈS, « Organisation socialiste. Chapitre IV. Esquisse provisoire de l’Organisation 
industrielle », La revue socialiste, no 28, août 1895, p. 137. 
22 Ibid., p. 142. 
23 Évoquant la division du travail anomique dans la Division du travail. 



de l’industrie sonne le temps des réformes. Il est difficilement concevable 
que les deux hommes s’ignorent, Millerand ayant participé directement au 
travail de refondation engagé par la Revue Socialiste, alors que Durkheim 
en devenait une référence par ses écrits et ses cours. Mais il demeure 
étonnant de voir les deux démarches se croiser sans se référer l’une à l’autre, 
en commençant par la préface à la seconde édition de la Division qui, 
postérieure aux initiatives de Millerand, aurait pu s’y référer. Cela tient sans 
doute au décalage entre un praticien du droit et des conflits sociaux, 
Millerand, qui situe sa proposition de conseils du travail dans une 
perspective d’organisation de la grève et un théoricien de la société, 
Durkheim, qui donne à la réforme des groupements professionnels 
l’ampleur d’une transformation constitutionnelle. 

Acte 1, Millerand ministre du commerce et de l’industrie  

Lorsqu’il arrive au ministère du commerce et de l’industrie, Millerand a derrière 
lui un passé d’avocat et de député. Comme avocat, il défend en 1891 Paul Lafargue 
accusé d’avoir incité les ouvriers de Fourmies à la violence lors du massacre du 
1er mai24. Il a participé à l’organisation du syndicat de la Compagnie Générale des 
Omnibus de Paris, accompagnant la grève de 1891 et défendant devant la justice, 
en 1892, le contrat collectif signé l’année précédente. Comme politicien, il sillonne 
la France gréviste avec Jaurès ou Groussier, en assumant ici ou là, comme à 
Carmaux en 1892, la fonction d’arbitre. Par sa pratique arbitrale, il conforte 
l’adoption d’une loi sur la conciliation et d’arbitrage en décembre 1892. Comme 
membre du groupe socialiste, à la Chambre, il engage la réflexion du groupe sur 
l’« organisation de la grève ». À la tête du ministère du commerce et de l’industrie, 
il impose en premier lieu la reconnaissance des conditions de travail établies par 
des « conventions collectives » dans les travaux publics par les décrets d’août 1899. 
En 1900, il est le promoteur de l’Association Internationale pour la Protection 
Légale des Travailleurs présentée à l’Exposition Universelle. C’est alors qu’il 
présente avec le Président du Conseil, Pierre Waldeck-Rousseau, le père de la loi 
de 1884 sur le syndicat, le projet de loi sur les conseils du travail. Son objet est 
d’instituer une procédure de conciliation par des conseils élus, à différents 
niveaux25, ayant vocation également à arbitrer et prévenir les conflits sociaux par 
l’organisation de référendums imposant la grève à la totalité des travailleurs 
concernés. Ce projet, sans donner lieu à discussion parlementaire en dépit des 
efforts de Millerand, inspire un premier réaménagement du Conseil Supérieur du 
Travail par son ouverture à des représentants salariés et patronaux. 

La participation de Millerand à un gouvernement bourgeois a conduit à son 
exclusion par l’Internationale, mais se présentant dès lors comme un « socialiste 
indépendant », il conserve l’estime de Jaurès. C’est ainsi que Jaurès, sans se 
revendiquer directement de lui, se fait l’avocat du « référendum ouvrier », 
reprenant l’essentiel du projet Millerand, au moment des événements de Draveil 
dans une série d’articles parus dans L’Humanité au cours de l’été 1908. Le principe 
de ces conseils du travail, et du « référendum ouvrier » qu’en tire Jaurès, est celui 
d’une délibération ouvrière donnant lieu, préalablement à la grève, à un vote à 

                                                 
24 N. ROUSSELIER, « Alexandre Millerand et la question de l’arbitrage des conflits du travail », 
dans J. LUCIANI, Histoire de l’Office du Travail, Paris, Syros, 1992, p. 106. 
25. Atelier, établissement, département, et niveau national avec une reconfiguration du Conseil 
Supérieur du Travail comme organe juridictionnel et législatif. 



 

bulletin secret, pour garantir la légitimité de la grève dans les rangs des travailleurs. 
Mais c’est précisément la discussion de la grève et son caractère obligatoire en cas 
de résultat positif du référendum qui effraie la plupart des députés non socialistes, 
ce qui explique pourquoi le projet de Millerand repris à chaque législature ne sera 
jamais discuté. Ainsi, arrimant l’institution de conseils du travail à la prévention 
de la grève, Millerand vise à désamorcer la suspicion déjà grande à l’égard de ce 
que l’on nomme « la grève obligatoire », en proposant une loi précise et 
juridiquement inattaquable. Cela justifie sans doute l’absence de référence explicite 
à Durkheim – probablement trop sulfureux pour l’aréopage auquel il s’adresse – 
dans la présentation faite devant l’Association Nationale pour la Protection Légale 
des Travailleurs, en 190626. Dans son propos, Millerand se limite à évoquer la 
connaissance sociologique des « mœurs » en complément de la rigueur juridique 
que le projet tient de la caution apportée Waldeck-Rousseau : 

Mais si en droit, la proposition de loi ne commet pas de solécisme ; si, ce qui était 
assez aisé à prévoir, étant donné le nom de Waldeck-Rousseau comme signataire, 
le projet ne fait qu’appliquer les principes les plus certains, la question qui se 
pose aux hommes politiques et aux sociologues est de savoir si, en introduisant 
cette innovation conforme en théorie aux règles du droit, nous ne bouleversons 
pas les mœurs, si nous n’allons pas contre les habitudes courantes de l’industrie 
et du commerce, si, en d’autres termes, nous n’introduisons pas dans la vie 
industrielle de ce pays une innovation tout à fait périlleuse27. 

Il conclut alors son allocution liminaire par une référence à Alfred Fouillée qui, 
à certains égards, peut apparaître comme une façon d’éviter Durkheim en se 
rabattant sur une conception théorique plus marquée par le radicalisme que par le 
socialisme : « Pour moi ce projet n’est, après et comme bien d’autres qu’une 
application de cette haute conception de justice réparative dont a parlé quelque 
part le philosophe Alfred Fouillée28 ». 

Acte 2, la préface à la seconde édition de la Division 

Même si Durkheim n’apparaît en 1906 pas dans les références de 
Millerand, il faut souligner que le projet de loi qu’il défend est présenté 
en 1900, soit environ deux ans avant la publication de la seconde édition de 
la Division. Il faut ajouter à cela que l’invocation de la préface à cette édition 
peut se révéler contre-productive dans le plaidoyer de Millerand, pour au 
moins deux raisons. En premier lieu, la préface présente les groupements 
professionnels comme la restauration d’une institution qui, sous la forme 
des corporations, fait figure de constante dans l’histoire des sociétés 
occidentales. Cette orientation est de nature à remettre en cause le caractère 
« innovant » des conseils du travail, dans la justification qu’en donne 
Millerand. En second lieu, les « quelques remarques sur les groupements 
professionnels » paraissent beaucoup moins précises que le projet de loi, en 
s’en tenant, comme Jaurès en 1895, à un horizon lointain où seront tranchés 
les aménagements de détail, et en envisageant un véritable bouleversement 
de la vie politique par la substitution d’une représentation professionnelle à 
une représentation territoriale. Ainsi, si Durkheim se montre attaché à des 

                                                 
26. A. MILLERAND, La grève et l’organisation des travailleurs, Paris, Alcan, 1906. 
27 Ibid., p. 14. 
28 Ibid., p. 24. 



avancées législatives comme en témoigne son affiliation au comité de 
parrainage de l’Association Internationale pour la Protection Légale des 
Travailleurs, il maintient une vision large de la réforme des groupements 
professionnels qui peut apparaître, si l’on y ajoute la dévolution de l’héritage 
à ces groupes, comme révolutionnaire. 

Cette ampleur de la visée réformatrice durkheimienne est d’ailleurs soulignée 
par Eugène Fournière, dans une chronique où il rapproche le Fédéralisme 
économique publié par J. Paul-Boncour en 1900 de la préface de 1902 : 

Le groupement professionnel, dit [Paul-Boncour], « tend vers la souveraineté, 
souveraineté du travail, souveraineté partielle qui se borne à gouverner l’activité 
professionnelle et économique de l’individu, en un mot souveraineté 
économique… Le droit d’association a ceci de particulier, qu’il donne naissance 
à un groupe, que, partant de l’exercice d’une faculté individuelle, il aboutit à une 
formation collective et organique… Les groupements professionnels évoluent 
donc, en fait, vers une souveraineté économique, établie et maintenue par 
l’interdiction de travail de celui qui ne s’y soumet pas : la loi positive à son tour 
reconnaissait l’exercice de cette souveraineté et l’emploi de cette sanction. » 
M. Durkheim ira encore plus loin, s’il est possible, lorsqu’il affirmera en ces 
termes, dans la préface de la deuxième édition de la Division du travail social, les 
droits de souveraineté de l’association professionnelle : 
« Il y a lieu de supposer que la corporation est appelée à devenir la base ou une 
des bases essentielles de notre organisation politique. Nous avons vu, en effet, 
que si elle commence d'abord par être extérieure au système social, elle tend à 
s'y engager de plus en plus profondément à mesure que la vie économique se 
développe. Tout permet donc de prévoir que, le progrès continuant à se faire 
dans le même sens, elle devra prendre dans la société une place toujours plus 
centrale et plus prépondérante… La société, au lieu de rester ce qu'elle est encore 
aujourd'hui, un agrégat de districts territoriaux juxtaposés, deviendrait un vaste 
système de corporations nationales. »  
Ces principes, que M. Durkheim pousse à leurs conséquences extrêmes, sont-ils 
contradictoires avec notre droit commun ? Non, puisque le projet Millerand sur 
l’arbitrage obligatoire qui soumet tous les ouvriers intéressés, pour le cas de 
grève, aux décisions de la majorité, n’innove aucune règle de droit, et que c’est 
sur les règles de droit commun du contrat qu’il se fonde. […] Et si l’on se demande 
ce que deviennent, dans ces contrats collectifs, la liberté et l’initiative 
individuelles, il n’y a qu’à se demander ce qu’elles sont aujourd’hui sous le 
régime du prétendu contrat individuel de travail. Pour ceux qui veulent que la 
classe ouvrière remplisse son destin sans heurts ni violences, la réponse est toute 
faite : Ils sont pour le contrat collectif, seul garant de la liberté de chacun29. 

À lire Fournière, la préface de Durkheim n’est pas, cependant, contradictoire 
avec le projet Millerand. Tout au contraire, elle apparaît comme une vision large 
qui tire du projet Millerand une forme de réalisme l’inscrivant dans la légalité 
républicaine.  

LE GROUPEMENT PROFESSIONNEL FACE AU SYNDICAT 

Si les écrits de Durkheim et le projet Millerand ne se répondent pas 
directement, les deux hommes se rencontrent en 1908 à l’occasion de débats 
sur le syndicalisme des fonctionnaires dans le cadre des Libres entretiens de 

                                                 
29 E. FOURNIÈRE, « Association et initiative privée », La revue socialiste, no 233, juin 1904, 
p. 649-650. 



 

l’Union pour la Vérité30. Le contexte est marqué par la controverse que 
suscite le renvoi, en 1905, d’un instituteur pour fait de syndicalisme, en 
ouvrant la question de savoir si la liberté syndicale s’étend aux 
fonctionnaires31. Un premier débat s’ouvre sur la conciliation entre les 
devoirs du fonctionnaire et les droits du citoyen, tant dans son expression à 
l’égard du pouvoir, que dans sa liberté d’adhérer à un syndicat. Le second 
porte sur une ouverture aux fonctionnaires du droit d’association selon la 
loi de 1901, pouvant permettre d’éviter la reconnaissance du droit de grève 
qui semble associé au syndicat. Dans les deux débats, la position de 
Durkheim est marquée par sa méfiance à l’égard de la liberté syndicale dans 
la fonction publique. Mais cette méfiance, loin de correspondre au ralliement 
à une conception tendant à imposer aux fonctionnaires l’obligation de 
continuité pour le service public, fait apparaître une vision de la fonction 
publique comme « modèle » pour la vie économique. Sur cette base, c’est le 
« statut » comme reconnaissance d’un principe électif que Durkheim 
privilégie. On voit ainsi s’éclairer la distinction entre le groupement 
reposant sur l’élection de représentants et le syndicat reposant sur 
l’adhésion, que l’on retrouve dans les débats sur la convention collective 
menés, à la même époque, au sein de la Société d’études législatives, sans 
qu’à aucun moment, le nom de Durkheim n’y soit prononcé. 

La fonction publique comme modèle 

C’est contre la distinction entre fonctionnaire d’autorité et fonctionnaire de 
gestion avancée par le juriste J. Berthélémy que prend d’abord position Durkheim. 
Cette distinction permet de faire le partage entre des fonctionnaires soumis à un 
devoir de réserve, comme détenteur d’une part de l’autorité publique, et des 
fonctionnaires qui, se rapprochant des activités économiques courantes c’est-à-dire 
de la gestion, auraient pu avoir accès au droit de se syndiquer. Pour Durkheim, 
cette distinction est cependant impraticable, tout fonctionnaire portant dans son 
activité les deux dimensions. Cela le conduit à mettre en avant l’importance d’un 
« statut » qui, en créant des instances représentatives pour juger des cas litigieux 
créés par les positions politiques des fonctionnaires, se révèle préférable à la 
possibilité de se syndiquer. Cette position s’exprime avec une clarté particulière 
dans le second débat (auquel ne participe pas Millerand) en ces termes :  

Ce qui m’a frappé dans ce qui nous a été dit tout à l’heure du syndicat des 
chemins de fer, c’est que de sérieuses améliorations ont été obtenues du jour où 
des représentants du personnel ont siégé officiellement dans les conseils qui 
décident de l’avancement. Puisque c’est finalement à quelque réforme de ce 
genre qu’il faut en venir, pourquoi n’en faire pas le but immédiat de vos 
revendications ? Or, pour l’obtenir, c’est un statut qu’il faut demander, non des 
syndicats32. 

                                                 
30 Repris dans É. DURKHEIM, « Débat sur le rapport des fonctionnaires et de l’État », Textes, vol. 3, 
Paris, Minuit, 1975 [1908], p. 189-202, et « Débat sur les syndicats de fonctionnaires », Textes, 
op. cit., p. 203-217. 
31 H. S. JONES, The French State in Question. Public law and political argument in the Third Republic, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1993. 
32 É. DURKHEIM, « Débat sur les syndicats de fonctionnaires », Textes, op. cit., p. 211.  



Dans sa discussion avec Millerand, Durkheim justifie sa position par le caractère 
exemplaire de la fonction publique, à l’égard des activités économiques. En effet, 
partant de ce que « nous sommes tous des fonctionnaires de la société33 », 
Durkheim avance une distinction entre fonctionnaires publics servant directement 
un intérêt public et des « fonctionnaires privés » remplissant une fonction sociale, 
mais en servant des intérêts particuliers. Pour lui, le syndicat a été un moyen de 
rapprocher les « fonctionnaires privés » des fonctionnaires publics, « d’imprimer 
aux [fonctions économiques] un caractère social plus accusé34 ». Cela est confirmé 
par le fait que : 

[…] nous tendons, de plus en plus, à réclamer, pour les fonctions économiques, 
une organisation qui se rapproche de celle des fonctions publiques, loin de 
ravaler la seconde au niveau de la première. Le progrès semble consister à 
réclamer, pour l’employé privé, un peu des garanties et de la stabilité dont jouit 
l’employé public (avec des obligations correspondantes) et non à introduire dans 
les emplois publics l’anarchie qui règne encore trop dans l’ordre économique35. 

Dans cette perspective, le statut comme représentation élective des 
fonctionnaires dans des tribunaux et des conseils apparaît également comme un 
modèle dans la mesure où : 

Nous aspirons à un temps où, dans l’industrie, les grèves seraient rares, où même 
elles seraient obligatoirement déférées à des tribunaux d’arbitrage, où les salaires 
auraient plus de stabilité, seraient moins dépendants des marchandages, des 
caprices, des circonstances36. 

Durkheim rejoint ici sans le dire la proposition Millerand de conseils du travail, 
tout en partant de la fonction publique comme secteur que l’on pourrait qualifier 
de « pilote » dans la réforme des groupements professionnels. 

Un guesdiste démodé ? 

Cette position de méfiance à l’égard du syndicalisme se justifie donc par la 
priorité d’établir une représentation élective des travailleurs, dont la fonction 
publique pourrait être le modèle à travers l’institution d’un statut. Elle se fonde, 
selon Durkheim, sur  

Une idée [qui] s’est faite jour dans le cours du XIXe siècle à laquelle beaucoup 
d’entre nous sont certainement attachés : c’est qu’entre emplois privés et emplois 
publics il n’y a pas, au fond, de différence de nature ; c’est que, à des degrés 
divers, nous sommes tous fonctionnaires de la société37. 

Une telle position suscite une discussion intéressante avec Bouglé pour qui les 
« syndicats socialistes » n’aspirent pas à transformer les travailleurs en 
fonctionnaires, à quoi Durkheim objecte : « Cette théorie n’est-elle pas d’accord 
avec des formules couramment employées par Guesde ?38 ». Cette objection suscite 
alors une longue réponse de Bouglé qui commence en ces termes : 

Employées par Guesde ou non, ces formules semblent, dans les milieux 
socialistes, de plus en plus démodées. La crainte du collectivisme centralisateur 

                                                 
33 É. DURKHEIM, « Débat sur le rapport des fonctionnaires et de l’État », Textes, op. cit., p. 200. 
34 É. DURKHEIM, « Débat sur les syndicats de fonctionnaires », Textes, op. cit., p. 205. 
35 É. DURKHEIM, « Débat sur le rapport des fonctionnaires et de l’État », Textes, op. cit., p. 201. 
36 E. DURKHEIM, « Débat sur les syndicats de fonctionnaires », Textes, op. cit., p. 205.  
37 Ibid., p. 204. 
38 Ibid., p. 212. 



 

y fait des recrues au syndicalisme. C’est de lui qu’on attend non seulement la 
démocratisation, mais la décentralisation administrative39. 

Les propos de Bouglé font ainsi apparaître une tension étonnante entre les deux 
sociologues, où c’est moins le conservatisme imputable à un refus du droit syndical 
pour les fonctionnaires qui rejoindrait les positions des administrativistes 
classiques que la proximité affichée par Durkheim avec Guesde qui est en cause. 
Cette tension suggère le partage que nous connaissons aujourd’hui entre la gauche 
classiquement attachée à une action législative, et une « deuxième gauche » portée 
dans les années 1970 par la CFDT, revendiquant la reconnaissance du « contrat » 
établi par le « dialogue social » face à la loi prise comme expression d’une élite 
technocratique extérieure aux enjeux du mouvement social. 

Groupement et syndicat dans la convention collective40 

Comme le montre Bouglé, les réserves de Durkheim sur le syndicalisme qui se 
manifestent dans le débat sur le syndicalisme des fonctionnaires, mais aussi dans 
la préface à la seconde édition de la Division, peuvent sembler « démodées » face à 
un mouvement syndical qui entend affirmer son « autonomie » à l’égard du 
politique, au lendemain de la Déclaration d’Amiens de la CGT en 1906. Elles 
rencontrent cependant une réalité institutionnelle et sociale, celle de la pratique de 
la grève. En effet, la position du syndicat dans les grèves et plus encore dans les 
accords de fin de grève demeure mal définie. L’arrêt Chauffailles, rendu par la Cour 
de cassation en 1893, a ainsi déclarée irrecevable l’action d’un syndicat 
revendiquant l’exécution d’un accord résultant de la conciliation engagée par le 
sous-préfet de Charolles pour mettre fin à la grève des tisseurs en 1889. Un des 
motifs tient à ce que le résultat de cette conciliation, pratique fréquente depuis la 
loi de 1892, a été négocié par des représentants des grévistes sans que le syndicat 
n’apparaisse comme un des signataires de l’accord. De manière générale, se pose 
donc le problème de la reconnaissance légale de ces accords de fin de grève 
résultant d’une conciliation ou d’un arbitrage dans lesquels le syndicat n’apparaît 
quasiment pas. 

C’est dans ce contexte que s’engage à partir de 1904, au sein de la Société 
d’Études Législatives, la discussion d’un projet de loi sur le contrat de travail faisant 
une place centrale à la « convention collective ». D’entrée de jeu, l’avant-projet 
de 1904 définit la convention collective comme un contrat dans lequel 

Les représentants des syndicats ouvriers ou de toute autre collectivité ouvrière 
peuvent s’entendre avec plusieurs patrons ou avec les représentants des 
syndicats patronaux ou de toute autre collectivité patronale, pour fixer les 
conditions auxquelles devront satisfaire les contrats de travail à intervenir entre 
les patrons et les ouvriers d’établissements, de professions ou de régions 
déterminées41. 

Mais en 1907, l’avant-projet sur la convention collective présenté par C. Colson 
substitue le terme de « groupement » à celui de « collectivité », par souci de 
distinguer la convention collective du contrat d’équipe, lui-même présenté comme 
un contrat entre un employeur et une « collectivité d’employés ». Le terme de 
« groupement » est justifié par le rapporteur général sur le contrat de travail, 

                                                 
39 Ibid., p. 213. 
40 Passage inspiré de C. DIDRY, Naissance de la convention collective, débats juridiques et luttes 
sociales en France au début du XXe siècle, Paris, Ed. de l’EHESS, 2002. 
41 Bulletin de la Société d’Études Législatives, 1904, p. 465. 



l’économiste C. Perreau, par le souci d’intégrer les accords signés par des « comités 
de grève » évoquant dans son sillage 

un autre groupement qui, bien inorganique, aurait un caractère de stabilité et de 
permanence plus apparent : c’est le conseil d’usine. Il existe au Creusot où il a 
été constitué à la suite de l’arbitrage de M. Waldeck-Rousseau. C’est un 
groupement accepté par le patron et qui, chaque mois, lui soumet les doléances 
des ouvriers42. 

Le terme de « groupement » a été choisi parce qu’il ne renvoie à aucun concept 
juridique existant, en laissant imaginer des développements législatifs futurs 
pouvant aller jusqu’à ces « conseils du travail » que défend Millerand. Mais il laisse, 
par cela-même, insatisfaits certains juristes, comme le publiciste 
Ferdinand Larnaude qui fait état de ses réserves en ces termes : 

Le mot groupement, qui figure dans le projet de la Commission, me paraît bien 
vague, et j’hésite à me rallier, pour l’insérer dans un projet de loi, à une 
expression sociologique, mais non juridique. Les tribunaux doivent se trouver en 
présence de textes, de mots qui signifient quelque chose au point de vue de 
l’interprétation juridique. Si vous parliez d’association, de représentation, je 
comprendrais. Mais le mot groupement me paraît à la fois insuffisant et 
dangereux43. 

La qualification d’« expression sociologique » appliquée au terme 
« groupement » pourrait ici apparaître comme une évocation lointaine de la pensée 
durkheimienne, dans sa formulation de 1902. En tout état de cause, le nom de 
Durkheim ni d’aucun sociologue n’est évoqué dans ces débats, mais on ne peut 
s’empêcher de relever une cohérence entre le souci de ne pas attacher 
exclusivement la convention collective au syndicat et le caractère ouvert des 
propositions avancées par Durkheim dans la préface de 1902. Il se pourrait alors 
que Durkheim, tout autant que Millerand avec les conseils du travail, aient touché 
avec leurs propositions de réforme à une dimension récurrente des conflits sociaux 
en France pour mieux les organiser, voire les contenir : la dimension politique qui 
s’exprime dans la recherche d’une représentation du groupe que dessinent les 
grévistes et dans l’attente d’une intervention du politique sous la forme courante, 
aujourd’hui encore, de l’arbitrage44. 

CONCLUSION 

Dans les rapports de la sociologie et du droit, Durkheim peut être crédité d’une 
position singulière. En effet, par son attachement au droit comme « symbole de la 
solidarité sociale », il a pris le droit comme une expression de la vie sociale, 
désamorçant ainsi en partie la dénonciation – fréquente aujourd’hui en sociologie 
– d’un formalisme juridique en retard sur l’évolution sociale. Mais le symbole est 
tout autant une expression qu’un produit de la vie sociale, suggérant par là-même 
une historicité du droit qui s’explique, notamment dans les sociétés modernes, par 
l’action législative de l’État. Il en résulte une dynamique historique qui ne se résout 
pas dans le déterminisme économique simple que l’on retrouverait dans les 
analyses de Marx et dans celles de Spencer, dans la mesure où l’élément 

                                                 
42 PERREAU, dans le Bulletin de la Société d’Études Législatives, 1907, p. 535. 
43 LARNAUDE, dans le Bulletin de la Société d’Études Législatives, 1908, p. 37. 
44 Comme en témoigne la visite de François Hollande aux grévistes de Florange lors de la 
campagne présidentielle de 2012. 



 

déterminant de cette évolution pour ces deux auteurs tient à cette institution 
méconnue que représente le contrat. Le contrat tel que le définit le droit contractuel 
est lui-même un produit historique, par lequel c’est une action de la société qui 
s’exerce au cœur des interactions contractuelles. Le libéralisme, que ce soit dans la 
version catastrophique de Marx ou dans celle plus heureuse de Spencer, ne 
constitue donc pas le terme indépassable de l’évolution sociale. Agissant au cœur 
de la vie sociale par les attentes de justice qui s’expriment dans le contrat, la 
division du travail annonce un horizon dans lequel la disparition de l’héritage et 
l’institution de groupements professionnels apparaissent comme des évidences. En 
ce sens, la sociologie durkheimienne est également une « sociologie politique du 
droit » non seulement par l’attention qu’elle porte à l’État comme organe législatif 
de la justice sociale, mais également par la perspective d’un socialisme corporatif. 
Elle a pu ainsi contribuer, de manière plus ou moins directe, aux grandes réformes 
qui se sont alors engagées. Elle conserve peut-être par là-même une actualité 
improbable, en nous parlant d’une époque où les crises ne semblaient pas ébranler 
la domination du libéralisme, tout en travaillant à redécouvrir dans la réalité sociale 
l’histoire en train de s’écrire. 



 

Frédéric Audren 

Quand les facultés de droit étaient des 

facultés de sciences sociales 

(France, 1880-1914) 
À la mémoire de Patrice Rolland. 
 
 

’est peu dire que la place du droit parmi les sciences sociales est fort peu 
établie et demeure discutée. Dans l’espace français, il n’est besoin que de 
consulter certains manuels et dictionnaires des sciences sociales récents 

pour constater que le droit n’est pas compté au nombre des différents territoires 
des sciences sociales1. Tout au plus accorde-t-on, occasionnellement, une attention 
à la « sociologie du droit » ou à la manière dont ces sciences sociales traitent 
certaines objets juridiques2. Ce point de vue qui consiste à situer le droit, comme 
discipline et comme savoir, hors du champ des sciences sociales est à la fois partagé 
par les analystes du social et par une grande majorité des juristes. Depuis quelques 
décennies, une sorte d’alliance objective s’est nouée entre les premiers et les 
seconds pour s’accorder sur la nécessité de rester « chacun chez soi », derrière des 
lignes disciplinaires fortement tracées et quasi-infranchissables. Sans aucun doute, 
une telle position peut être rapportée à une sorte de positivisme instinctif dominant 
dans les milieux juridiques qui pratiquent un art subtil de la séparation : recentrer 
l’analyse, la réflexion et la pratique sur les seules sources de droit positif, à 
l’exclusion de toute autre considération morale, politique ou économique. Cette 
raison, souvent invoquée, est loin d’être unique. Quoiqu’il en soit, l’absence 
quasi-totale dans les facultés de droit de cours, de centres de recherche dédiées aux 
sciences sociales du droit ou encore la faiblesse numérique de thèses qui leur sont 
consacrées confirment la distance croissante entre droit et sciences sociales. 
Maintes fois étudiée et commentée, cette situation relève à présent d’une sorte de 
sens commun des juristes, malgré la résistance de certains d’entre eux qui se 
refusent à la ratifier3. 

Pourtant, dans une perspective historique, un tel lieu commun interroge 
fortement. Une simple vue cavalière suffit à démontrer que, par le passé, le droit 
est souvent inclus, sans hésitation apparente, au nombre des sciences sociales au 
côté de la sociologie, de l’anthropologie, de la psychologie sociale ou encore de 
l’économie politique pour ne citer que ces quatre domaines. Après la Seconde 
Guerre mondiale, l’UNESCO aura un rôle déterminant dans l’impulsion et la 
coordination internationales de l’enseignement et de la recherche en sciences 

                                                 
1 Deux exemples excluant purement et simplement le droit : J.-M. Berthelot (dir.), Épistémologie 
des sciences sociales, Paris, PUF, 2012 ou, dans un format plus grand public, J.-F. Dortier (dir.), 
Le dictionnaire des sciences sociales, Paris, Éditions Sciences humaines, 2007. 

2 Voir S. Mesure, P. Savidan (dir.), Le dictionnaire des sciences Humaines, Paris, PUF, 2006. 

3 Sur cette lutte de frontières disciplinaires dans une longue durée, A.-M. Ho Dinh, Les frontières 
de la science du droit. Essai sur la dynamique juridique, Paris, LGDJ, 2018. 

C 



sociales4. Le droit est loin d’être ignoré comme, par exemple, dans les années 1950, 
à l’occasion des importantes enquêtes menées au sein de l’institution sur 
l’enseignement des sciences sociales dans le monde. En pleine période de réforme 
des études juridiques (décret du 27 mars 1954), André Tunc et Charles Eisenmann 
exposent ainsi, dans des rapports remarqués, une telle place du droit dans 
l’enseignement des sciences sociales en France5. L’effort n’était cependant pas si 
isolé ni nouveau. Déjà, dans l’entre-deux-guerres, le Centre d’études de politique 
étrangère, fondé en 1935 pour donner une expertise dans le domaine des relations 
internationales, offrait des panoramas des sciences sociales qui ménageaient 
également une place aux sciences juridiques6. 

Les exemples pourraient être multipliés. Sans débattre ici du périmètre souvent 
mouvant de ces sciences sociales (d’une étude à l’autre, la sociologie et la 
géographie font bon ménage avec le droit, la linguistique, la science des religions, 
le folklore ou encore l’histoire de l’art) ni même du contenu de chacune d’entre 
elles, le droit y trouve alors une place indiscutée, à défaut d’être indiscutable. Dans 
le Parlement des sciences sociales, les juristes trouvent bon an mal an le moyen de 
faire entendre leur voix tout en cherchant à faire valoir la spécificité de leur 
discipline (science normative et savoir professionnalisant) censée la protéger du 
danger de dissolution dans le grand bain des savoirs de la société. Dans les débats 
qui s’organisent de part et d’autre de la Seconde Guerre mondiale, face à des 
facultés ès lettres aux appétits plus affirmés, les juristes promeuvent tantôt une 
« diplomatie préventive » tantôt une « neutralité engagée » susceptibles de leur 
assurer autonomie et liberté de manœuvres académiques sans pour autant être 
complétement écartés des luttes disciplinaires et des combats politico-scientifiques 
que les sciences sociales provoquent. Le droit, savoir éminemment spécifique mais 
non isolé. Jusqu’au début des années 1980, le dialogue avec les autres sciences 
sociales ne fut jamais interrompu et l’articulation du droit à ces dernières toujours 
pensable. 

Les juristes français de la Belle Époque n’ont pas manifesté la même prudence 
et les mêmes hésitations vis-à-vis des sciences sociales. La période constitue un 
moment de combativité pour les Facultés de droit qui revendiquent activement leur 
pleine prérogative concernant l’enseignement, voire la recherche dans ce domaine. 
La question n’était donc pas seulement, pour le droit, de s’aménager une place dans 
un champ savant plus ou moins apaisé mais bien d’affirmer son statut dominant 
sur de telles sciences sociales naissantes. On a parfois considéré, avec une certaine 
ironie, voire une certaine condescendance, ceux qui prétendaient, à l’instar de 

                                                 
4 M. Conil-Lacoste, « Vingt ans d’activité de l’Unesco dans le domaine des sciences sociales », 
Revue française de sociologie, vol. 9, no3, 1968, p. 390-404. 

5 UNESCO (éd.), L’enseignement des sciences sociales en France, Paris, UNESCO, 1953 avec une 
préface de G. Le Bras et un chapitre consacré à l’enseignement du droit rédigé par A. Tunc, 
H. Batiffol et H. Motulsky. 

6 Centre d’études de politique étrangère, Groupe d’étude des sciences sociales (éd.), Les sciences 
sociales en France. Enseignement et recherche, Paris, Paul Hartmann, 1937 (avec des articles de 
A. Jourdan, J. Lambert) ; Les convergences des sciences sociales et l’esprit international. Travaux 
de la conférence internationale des sciences sociales, Centre d’études de politique étrangère, 
Paris, Paul Hartmann, 1938 (avec des contributions de H. Lévy-Bruhl, de R. Maunier et 
G. Tassitch). Dans le même sens, au milieu des années 1930, la colossale entreprise de 
l’Encyclopaedia of the Social Sciences consacre de nombreuses entrées au droit et aux grandes 
figures du droit étasuniennes et européenne. Voir : M. Linos, Dans la fabrique de l’Encyclopaedia 
of the Social Sciences (1930-1935). Circulations transatlantiques des savoirs du social dans 
l’entre-deux-guerres, thèse de doctorat en histoire, Université libre de Bruxelles, 2021. 



Léon Duguit, Ernest Glasson et de quelques autres, rebaptiser les Facultés de droit 
du nom de « Facultés de sciences sociales7 ». Pourtant, cette proposition n’avait 
rien d’extravagante. En 1900, à l’occasion du Premier Congrès international de 
l’enseignement des sciences sociales, le rapport français consacré au supérieur, 
confié à un membre des Facultés de droit, Charles Gide (professeur à la faculté de 
Montpellier et chargé de cours à Paris), souligne que l’écrasante majorité de ces 
enseignements se concentre dans les Facultés juridiques. Gide constate à cette 
occasion que 

Durant les deux premiers tiers de ce siècle il n’y avait d’autres sciences 
sociales enseignées en France que les sciences juridiques (et en encore à 
un point de vue exégétique plus que social) dans les Faculté de droit et 
l’histoire avec un peu plus de morale dans les facultés des lettres…8. 

Les Facultés de droit, Facultés de sciences sociales ? Cette affirmation peut 
prétendre à quelque vérité à la condition de souligner que la centralité des facultés 
juridiques se manifeste prioritairement sur le terrain de l’enseignement 
académique. Elle est affaire d’institutionnalisation disciplinaire et de formation 
universitaire. Concernant la production scientifique elle-même, la situation est 
incontestablement plus contrastée et hétérogène9. Surtout, on se tromperait à 
imaginer que la reconnaissance de cette ouverture aux sciences sociales se réduise 
aux seuls débats sur l’institutionnalisation d’une « sociologie du droit ». Pendant 
cette période, de « sociologie du droit », il n’est nullement question et les juristes 
n’ont ni intérêt ni appétence pour définir, délimiter et autonomiser une telle 
discipline10. Il faudra attendre l’entre-deux-guerres pour qu’elle émerge dans le 
champ académique et scientifique. Ces précisions rappelées ne doivent pas pour 
autant conduire à délégitimer ou renvoyer aux oubliettes de l’histoire cette 

                                                 
7 L. Duguit, « Le droit constitutionnel et la sociologie », Revue internationale de l’enseignement, 
t. 18, 1889, p. 484. En 1902, Ernest Glasson conclut que « si les Facultés de droit veulent exercer 
une influence plus puissante sur la jeunesse et par cela même sur l’opinion publique de l’avenir, 
il faut qu’elle ne craignent pas d’aborder les problèmes à l’ordre du jour ; en d’autres termes, 
qu’elles deviennent des Facultés de droit et de sciences sociales » (« La crise des Facultés de 
droit », Revue internationale de l’enseignement, t. 43, 1902, p. 399). 

8 C. Gide, « L’enseignement des sciences sociales en France. Enseignement supérieur », in Le 
Congrès de l’enseignement de l’enseignement des sciences sociales. Compte-rendu des séances 
et texte des mémoires, Paris, Alcan, 1901, p. 78. De son côté, Henri Hauser, professeur à la Faculté 
de Lettres de l’Université de Dijon, dans une étude qui fait à l’époque autorité sur 
L’enseignement des sciences sociales, enregistre un tel état de fait. Le lecteur de son étude, 
indique-t-il, « doit avoir retiré de cette lecture l’impression que si nos Facultés de droit ne 
s’appellent pas Facultés de droit et de sciences sociales, en réalité elles sont presque cela, qu’on 
s’en réjouisse ou qu’on s’en inflige » (H. Hauser, L’enseignement des sciences sociales. État 
actuel de cet enseignement dans les divers pays du monde, Paris, Chevalier-Marescq, 1903, 
p. 154-155). 

9 Concernant cette production scientifique elle-même (livres, articles, etc.), la période démontre 
que le mouvement scientifique et intellectuel autour des sciences sociales est proliférant dans 
ses contenus, hétérogènes par ses acteurs et ses vecteurs de diffusion, irréductible aux seules 
universités, et à plus forte raison aux facultés de droit. La démonstration en a été faite par 
S. Mosbah-Natanson, Une “mode” de la sociologie. Publications et vocations sociologiques en 
France en 1900, Paris, Classiques Garnier, 2017. 

10 À de très rares exceptions près, comme le magistrat polygraphe de 
Raoul Guérin de La Grasserie qui se distingue par sa volonté de s’attacher non pas à la sociologie 
générale mais aux « sociologies partiaires », au premier rang desquelles il fait figurer la 
« sociologie juridique » (« Des rapports entre la sociologie et le droit », Bulletin des sciences 
économiques et sociales du Comité des travaux historiques, 1903, p. 7). 



centralité des facultés de droit au motif qu’elles feraient de ces sciences sociales un 
usage purement instrumental au service de la dogmatique juridique. Mais si 
l’appropriation juridique des sciences sociales est un moment constitutif pour ces 
dernières, elle est un moment fragile et éphémère dans cette Université 
républicaine qui voit les forces des facultés de lettres se reconstituer et leurs 
ambitions s’affirmer11. 

Si elle ne s’interdit pas des incursions dans l’histoire doctrinale, cette étude est 
avant tout une histoire institutionnelle. Elle se nourrit du renouveau de 
l’historiographie sur les Facultés de droit de ces dernières années. Je souhaite, dans 
les pages qui suivent, évoquer la signification et les limites de cette ouverture aux 
sciences sociales autour de 1900, en prêtant une attention particulière au cas de la 
sociologie. Rendre les facultés de droit plus attractives, dans un contexte de 
concurrence universitaire accrue, exigeait de multiplier l’offre de formation dans 
le domaine sociopolitique (I). Toutefois, la sociologie, savoir émergent, échoue à 
forcer officiellement les portes des Facultés de droit. Cet échec de 
l’institutionnalisation de la sociologie ne signifie pas pour autant que, sous 
certaines conditions, les juristes lui soient radicalement hostiles et n’en fassent pas 
usage dans leurs propres travaux. Ce que les facultés de droit rejettent, c’est 
prioritairement une sociologie d’inspiration biologique qu’elles associent au 
darwinisme social ou au collectivisme. Elles craignent que son introduction menace 
la philosophie du droit individuel, socle de l’enseignement, au nom d’un promotion 
du droit collectif (II). Ce rejet de la sociologie est, en réalité, annonciateur d’un 
changement lourd de conséquences : au moment même où les facultés de droit 
revendiquent leur autorité sur le champ des sciences sociales, un nouveau régime 
de pensée scientifique se met progressivement en place et mine la légitimité de 
cette revendication. Le centre de gravité des « sciences sociales » bascule du côté 
des facultés de sciences humaines et la « science sociale » des juristes est ravalée 
au rang d’« art social » ne répondant pas sérieusement aux exigences de la 
modernité scientifique. Renvoyé à son statut de science normative, le droit se 
déploiera et se transformera dans les décennies à venir à bonne distance des 
sciences humaines. En somme, la belle assurance des Facultés de droit au tournant 
du siècle masque difficilement, à cet instant même, la fin annoncée de leur empire 
sur le champ académique des sciences sociales (III)12. 

  

                                                 
11 T. N. CLARK, Prophets and Patrons. The French University and the Emergence of the Social Science, 
Cambridge, Harvard University Press, 1973. 
12 Pour des développements complémentaires, on pourra se reporter à F. AUDREN, Les juristes et les mondes de 
la science sociale en France. Deux moments de la rencontre entre droit et science sociale au tournant 
du XIXe siècle et au tournant du XXe siècle, thèse de doctorat en droit, Université de Dijon, 2005. 



I. LA (RE-)CONVERSION DES FACULTÉS DE DROIT AUX SCIENCES SOCIALES 

Après plusieurs décennies d’immobilisme, les Facultés de droit connaissent à 
partir des années 1870 un mouvement d’ouverture sans précédent. Entre 1865 
et 1919, le nombre de chaires passe de 85 à 198. Une telle augmentation tient surtout 
à la promotion des études consacrées à la politique, à l’économie et à la société. Elle 
est inséparable des transformations et des modernisations du monde occidental qui 
nécessitent l’harmonisation de l’enseignement avec les évolutions économiques et 
sociales13. Les changements dans l’enseignement supérieur sont introduits en 
grande partie à la suite d’une active campagne menée à l’intérieur même de la 
communauté universitaire dès la décennie 60. Ce mouvement réformateur est 
porteur d’une idéologie « anti-professionnelle ». Les universitaires refusent de voir 
leur rôle réduit aux seuls aspects pratiques de la formation professionnelle et 
cherchent à promouvoir la « recherche » et la « science » selon le modèle fourni 
par l’Allemagne. Un tel développement des études politiques, sociales et 
économiques dans les Facultés juridiques ne se sépare pas non plus de 
considérations de nature idéologique. À la suite de la Commune s’impose l’idée 
d’organiser des enseignements susceptibles de diffuser des « saines doctrines » 
pour lutter contre les idées révolutionnaires, comme en témoigne, par exemple, 
l’introduction durable de l’économie politique (1877)14 et, dès 1879 à Paris, 
l’introduction du droit constitutionnel. Cet enseignement est conçu comme un 
moyen de consolider les institutions républicaines et les nouveaux professeurs en 
charge de celui-ci sont des « catéchistes de la République15 ». Progressivement, les 
Facultés de droit s’ouvrent à l’« histoire générale du droit français » (cours annuel 
et obligatoire) puis à des disciplines telles que la science financière, le droit 
international public, la législation industrielle ou encore la législation 
coloniale (décret du 28 décembre 1880 et décret du 24 juillet 1889)16. Peut-on parler 
ici, sans abus, de « sciences sociales » ? Les acteurs de l’époque reconnaissent sans 
peine la multiplicité des définitions, agrégeant en réalité des disciplines de nature 
hétérogène qu’un intérêt commun pour la connaissance de l’individu en société 
ainsi que la compréhension de l’organisation sociale réunissent. Quand certaines 
institutions conçoivent les sciences sociales surtout comme une « science 
humaine » (géographie, psychologie, etc.), les Facultés de droit les tirent, quant à 
elles, du côté des « sciences d’État ». Cette dernière conception, qui fait écho aux 
traditionnelles sciences morales et politiques17, est partagée par une large fraction 

                                                 
13 J. VERGER (dir.), Histoire des universités en France, Toulouse, Privat, 1986 ; G. WEISZ, The Emergence of 

Modern Universities in France, 1863-1914, Princeton, Princeton University Press, 1983. Du même auteur, « Le corps professoral de 

l’enseignement supérieur et l’idéologie de la réforme universitaire en France, 1860-1885 », Revue française de sociologie, vol. 18, no 2, 
1977, p. 201-232. 

14 Sur cette greffe difficile, L. LE VAN-LEMESLE, Le juste ou le riche. L’enseignement de l’économie 
politique 1815-1950, Paris, Comité pour l’Histoire Économique et Financière de la France, 2004, 
p. 259-285. 
15 G. SACRISTE, La République des constitutionnalistes. Professeurs de droit et légitimation de l’État en 
France (1870-1914), Paris, Presses de Sciences Po, 2011. Plus généralement, sur l’enseignement du 
droit public sous la IIIe République, G. RICHARD, Enseigner le droit public à Paris sous la 
Troisième République, Paris, Dalloz, 2015. 

16 On trouvera dans les trois volumes consacrés aux facultés de droit de province au XIXe siècle 
(P. NELIDOFF, Les facultés de droit de province au XIXe siècle. Bilan et perspectives de la recherche, 
Toulouse, Presses de l’Université Toulouse 1 Capitole, 2009-2012) des nombreux aperçus sur 
l’introduction de ces disciplines, notamment à Toulouse, Grenoble, Bordeaux. 
17 Voir C. DELMAS, Instituer des savoirs d’État. L’Académie des sciences morales et politique au 
XIXe siècle, Paris, L’Harmattan, 2006. 



des milieux académiques et politiques (ces derniers sont formés dans les facultés 
juridiques) et par l’opinion publique éclairée18. 

A. Du droit civil aux sciences sociales 

Ce thème de « l’ouverture aux sciences sociales » est à présent bien balisé par 
l’historiographie. L’approche traditionnelle de l’enseignement et de la recherche 
juridiques (ce que l’on finira par appeler, après Ernest Glasson en 1904, « l’École de 
l’exégèse »), son légalisme et sa supposée déconnexion des réalités sociales et 
économiques sont la cible de critiques récurrentes de la part d’une partie des 
milieux juridiques19. Incontestablement, l’enseignement est presque exclusivement 
centré sur l’apprentissage des dispositions du Code civil (et sur le droit romain) et, 
dans les différentes Facultés de l’hexagone, la suprématie des civilistes est peu 
contestée20. Avec la réforme de 1889, Charles Turgeon, professeur à la Faculté de 
droit de Rennes, célèbre l’entrée de la Science dans l’univers du droit et salue 
« l’avènement d’un nouvel esprit ». L’évolution était nécessaire puisqu’en « plus de 
l’interprétation des actes de l’autorité publique, le juriste doit rechercher si les lois positives 
sont conformes aux lois naturelles du développement social21 ». 

Avec Frantz Despagnet, Léon Duguit, Fernand Faure, Ferdinand Larnaude et 
Henri Barckhausen, la Faculté de droit de Bordeaux apparaît comme un des 
porte-parole actifs dans ce combat en faveur de la redéfinition de « la fonction 
sociale des Facultés de droit » et de leur ouverture disciplinaire22. 
L’internationaliste Despagnet s’en fait le défenseur éloquent : 

Il semble que le décret du 24 juillet 1889 ait poussé jusqu’au bout cette tendance 
qui conduit à faire rentrer dans le programme des Facultés de droit tous les 
enseignements susceptibles de permettre l’étude des questions sociales dans les 
rapports qu’elles ont avec l’organisation légale, en ajoutant des cours de droit 

                                                 
18 L’investissement des sciences sociales par les facultés de droit est un phénomène 
transnational où la circulation des œuvres, des idées et des hommes est intense : pour le cas de 
l’Espagne voir ci-même le texte d’Élodie Richard ; concernant l’Italie, D. Di Cecca, « Sciences 
sociales, positivisme philosophique et culture juridique dans les facultés de droit italiennes au 
xixe siècle », Cahiers Jean Moulin, no 3, 2017 [http://journals.openedition.org/cjm/529] ; pour la 
Belgique qui voit s’opposer les spiritualistes (marqués par le Krausisme) et les partisans des 
sciences sociales (influencés par le positivisme et l’organicisme), F. Audren, B. Frydman, 
N. Genicot (dir.), La naissance de l’École de Bruxelles, Bruxelles, Éditions de l’Université de 
Bruxelles, 2022. 

19 N. Hakim, L’autorité de la doctrine civiliste française au xixe siècle, Paris, LGDJ, 2002 et, sur 
les acteurs de la rénovation doctrinale, N. Hakim, F. Melleray (dir.), Le renouveau de la doctrine 
française. Les grands auteurs de la pensée juridique au tournant du xxe siècle, Paris, Dalloz, 
2009. 

20 Cette place dominante du droit civil a fait l’objet de nombreux travaux. Voir : A.-J. Arnaud, 
Les juristes face à la société, du xixe siècle à nos jours, Paris, PUF, 1975 ; J. Gatti-Montain, Le 
système d’enseignement du droit en France, Lyon, Presses universitaires de Lyon, 1987 et, plus 
largement, sur la culture civiliste, F. Audren, J.-L. Halpérin, La culture juridique française. Entre 
mythes et réalités, Paris, CNRS Éditions, 2013. 

21 C. Turgeon, « L’enseignement des Facultés de droit de 1879 à 1889 », Revue internationale de 
l’enseignement, vol. 19, 1890, p. 282. 

22 M. Malherbe, La Faculté de droit de Bordeaux (1870-1970), Bordeaux, Presses universitaires 
de Bordeaux, 1996. 



constitutionnel, de droit des gens, de législation financière et de législation 
comparée23. 

Le positionnement de Despagnet est symptomatique du discours des partisans 
de ces sciences sociales. Le professeur pointe à cette occasion les transformations 
du rôle même du professeur de droit qui, s’il continue à exercer sa fonction 
traditionnelle, se voit également créditer d’un rôle scientifique. Les sciences 
sociales permettent de sortir de la routine de l’interprétation car elles donnent aux 
juristes des instruments pour être « sagement progressiste » en facilitant « la 
généralisation et le sens des améliorations à introduire24 ». Plus qu’une simple 
question de méthode juridique, la promotion des sciences sociales touche le 
problème même de l’éducation des élites car il appartient aux Facultés de droit, 
dans la connaissance des questions sociales, de « créer comme une sorte de jury 
intellectuel et moral ». Dans l’enseignement supérieur, « la question des sciences 
sociales est la question même de la formation des hommes publics, de ceux dont 
l’influence doit décider du sort de la démocratie25 ». Bref, le rôle scientifique des 
professeurs se double d’une mission civique pour laquelle les sciences sociales 
jouent un des premiers rôles. Un même argumentaire se retrouve sous la plume 
d’un grand nombre des collègues de Despagnet. 

La réforme de la licence de 1889 se voit, peu de temps après, compléter en 1895 
par le dédoublement de l’ancien doctorat. À côté du doctorat juridique, un nouveau 
doctorat « ès sciences politiques et économiques » est institué. Cette dénomination 
est d’ailleurs préférée à celle de « sciences d’État » et surtout à celle « sciences 
sociales », jugée trop large et pouvant donner lieu à des « fâcheuses 
interprétations26 ». Un programme est établi pour ce doctorat : trois cours 
obligatoires (économie politique, histoire des doctrines économiques, science 
financière) et trois cours à option (législation industrielle, législation coloniale, 
législation rurale). À cette occasion, Charles Gide parle alors d’un « grand pas en 
avant27 ». Dans son vaste panorama des sciences sociales, l’historien Henri Hauser 
constate que « ce sont les réformes de 1894-1895 qui ont définitivement installé 
dans nos Facultés de droit l’enseignement des sciences sociales28 ». Vers 1920, 
un tiers environ des chaires seront consacrées aux disciplines introduites par ces 
réformes et la production des thèses sera alors surtout le fait de ces disciplines 
neuves. 

Cette conversion se heurte à de vives résistances de la part d’un certain nombre 
de juristes qui en combattent le principe même. Une fois officialisés, plusieurs cours 
eurent, dans certaines facultés, le plus grand mal à convaincre et à trouver des 
titulaires enthousiastes. Le capital symbolique de ces « sciences sociales » était 
moins prestigieux et attractif pour la carrière. Qu’il s’agisse de la licence ou du 

                                                 
23 F. Despagnet, « La fonction sociale des Facultés de droit », Revue internationale de 
l’enseignement, t. 21, 1891, p. 534. 

24 Ibid., p. 550. 

25 Ibid., t. 22, 1891, p. 7-8. 

26 « La réforme des études de droit. Procès-verbal de la séance du 5 avril 1895 du Conseil 
supérieur de l’Instruction publique », Revue internationale de l’enseignement, t. 29, 1895, 
p. 501-502. 

27 C. Gide, « L’enseignement des sciences sociales en France. Enseignement supérieur », in Le 
Congrès de l’enseignement de l’enseignement des sciences sociales. Compte-rendu des séances 
et texte des mémoires, Paris, Alcan, 1901. 

28 H. Hauser, L’enseignement des sciences sociales, op. cit., p. 144. 



doctorat, des professeurs attachés à un enseignement articulé autour de « l’esprit 
judiciaire » et valorisant le savoir civiliste n’approuvent donc pas sans protestation 
cette évolution29. Estimant que le centre de gravité des études juridiques doit rester 
le Palais, ils continuent à valoriser les ressources de l’éloquence et regardent avec 
une certaine circonspection la célébration de l’action administrative et des sciences 
de gouvernement. Face aux hérauts des sciences sociales, ils dénoncent le danger 
d’une politisation de l’enseignement et rejettent hors de l’université des disciplines 
qu’ils jugent encore dans un stade préscientifique, comme pour l’économie 
politique30. Pourtant, en dépit des conflits plus ou moins larvés qui traversent les 
Facultés juridiques, plusieurs facteurs finiront par faire évoluer les rapports de 
force et pencher la balance en faveur de cet esprit nouveau. Il faudrait évoquer 
aussi bien les transformations sociologiques du corps enseignant31, les orientations 
politiques de ses membres (l’aggiornamento de la science juridique doit, par 
exemple, beaucoup aux efforts de juristes catholiques32) ou encore les effets de la 
loi militaire de juillet 188933 pour saisir une telle évolution. Un facteur fondamental 
réside dans la concurrence inédite des Facultés des lettres qui connaissent alors une 
réorganisation profonde. Ces dernières furent longuement vouées à la collation des 
grades (certification des gradués de l’enseignement secondaire) et la reproduction 
du corps enseignant (des collèges aux Facultés académiques). Elles sont longtemps 
demeurées peu attractives (à l’exception, toute proportion gardée, de Paris par ses 
liens avec l’élite représentée par les élèves de l’École normale supérieure ou encore 
ses relations avec quelques institutions de recherche), d’une rigidité de 
fonctionnement constamment dénoncée, pauvrement dotées en chaires (en 
province, elles comptent cinq chaires : philosophie, histoire, littérature ancienne, 
française et étrangère)34. Mais, à partir de années 1880, leur situation s’améliore, 
leurs effectifs gonflent, des enseignements neufs, plus utilitaires attirent des 
nouveaux publics (par exemple, des cours de langue) et les chaires se multiplient. 
Les Facultés de lettres connaissent donc un début de modernisation et se donnent 
de nouveaux objectifs : contribuer à l’éducation des élites républicaines, fonder 
l’éducation sur une science « positive » de nature à consolider l’unité nationale et 
contribuer à un meilleur encadrement moral de la société. On comprend combien 
les ambitions affichées par la « nouvelle Sorbonne » (le monumental bâtiment de 
la faculté des lettres construit par Henri-Paul Nénot terminé en 1901 symbolise ce 

                                                 
29 Sur l’« esprit judiciaire » dans les facultés de droit, G. Sacriste, La République des 
constitutionnalistes, op. cit., p. 27-94. 

30 À propos des oppositions à l’introduction de l’économie politique, L. Le Van-Lemesle, Le juste 
ou le riche, op. cit., p. 287-302. 

31 C. Charle, La République des universitaires (1870-1940), Paris, Seuil, 1994. 

32 Voir le numéro « Juristes catholiques (1880-1940) », Revue françaises d’Histoire des Idées 
Politiques, vol. 2, no 28, 2008. 

33 Comme le souligne l’influent civiliste C. Bufnoir, « La Réforme du doctorat en droit », Revue 
internationale de l’enseignement, t. 26, 1893, p. 35 : « la plus immédiate [des raisons] est peut-
être la nécessité, vivement sentie de toute part, d’accorder l’organisation du doctorat en droit 
avec les exigences de la loi militaire ». Pour rendre plus attractif un doctorat en droit 
particulièrement réputé difficile qui doit offrir une dispense militaire plus généreuse, on décide 
la création du doctorat plus attrayant (et plus généraliste) de sciences politiques et économique. 
Par conséquent, on décide de diviser le doctorat en droit en doctorat juridique et doctorat en 
sciences politiques et économiques. C’est, pour donner corps à ce nouveau grade, qu’on décide 
alors l’introduction de nouvelles disciplines. 

34 Pour un panorama des facultés ès lettres au tournant du xxe siècle : V. Karady, « Les 
universités de la Troisième République », in J. Verger (dir.), Histoire des universités en France, 
op. cit., p. 323-365. 



renouveau conquérant) et les facultés provinciales quelque peu revalorisées 
constituent alors un sujet de préoccupation pour les Facultés juridiques. Même si 
ces dernières conservent une puissance et une aura inégalées, elles devaient 
impérativement marquer leur territoire et réaffirmer leur ambition hégémonique 
sur ces sciences sociales à la base de formation des futures élites dirigeantes. 

B. Concurrences institutionnelles 

Comment faire face à cette nouvelle donne ? Facultés de droit et Facultés de 
lettres oscillent, pendant cette période, entre collaborations et affrontements. Ainsi, 
en 1892-1893, promoteur des « sciences politiques et administratives », le civiliste 
parisien Claude Bufnoir propose devant le Conseil général des Facultés de 
l’Académie de Paris, un projet prévoyant un « regroupements d’enseignements » 
sur les « sciences d’État » (sciences administratives et économiques, histoire et 
géographie, etc.) entre les Facultés de droit et des lettres de Paris. Il s’agit, à ses 
yeux, de donner tout son sens à cette idée d’Université des savoirs en privilégiant 
une forme d’interdisciplinarité et de mutualisation des cours permettant aux 
étudiants de circuler d’une faculté à l’autre. Le parcours d’apprentissage 
certifiant (curriculum) devait ici l’emporter sur la logique de cloisonnement 
disciplinaire. En définitive, le projet échoue à convaincre les instances facultaires 
qui se montrent hésitantes à dépasser les clivages disciplinaires établis et à troubler 
l’ordonnancement des programmes d’enseignements35. L’exemple a valeur de 
leçon. 

D’une manière générale, les débats qui agitent les différents organes facultaires 
et universitaires traduisent parfaitement la lutte plus ou moins frontale pour 
déterminer qui de la Faculté de droit ou de celle des lettres est la plus légitime pour 
prendre en charge l’enseignement des sciences sociales36. L’un et l’autre clament 
leur bon droit. Les résistances des juristes sont mises à l’épreuve par la pugnacité 
des « littéraires ». Interrogeant les seuls conseils des Facultés de droit et non les 
nouveaux conseils généraux des Facultés, le ministre offre ainsi aux juristes la 
possibilité de se réserver les enseignements en sciences sociales ainsi que la 
délivrance d’un diplôme spécial, sans relation aucune avec les autres Facultés. Bien 
que non saisi, le conseil général des Facultés de Paris exprime pourtant le souhait 
inverse de voir ces enseignements « fondés sur la coopération des diverses 
Facultés, principalement des lettres et des Facultés de droit ». De son côté, le 
Conseil supérieur de l’Instruction publique donne un certain écho à cette question. 
Dans sa séance du 5 avril 1895, un de ses membres s’inquiète que l’on puisse croire : 

[…] que les sciences sociales ne peuvent être enseignées ailleurs que dans les 
Facultés de droit. Il est répondu que le rapport ne conteste nullement la 
possibilité d’enseigner ces sciences, que d’ailleurs elles sont enseignées déjà 
partiellement dans quelques Facultés des lettres, mais il établit que les Facultés 
de droit sont les mieux placées pour recevoir ceux qui se livrent à l’étude des 
sciences sociales37. 

                                                 
35 G. Richard, « L’échec du projet Bufnoir de regroupement des sciences d’État. Un révélateur 
de la forme disciplinaire des programmes d’enseignement supérieur en France (fin du 
xixe siècle) », Revue d'anthropologie des connaissances, vol. 13, no 1, 2019, p. 91-111. 

36 Par exemple, sur les revendications de la Faculté de droit de Bordeaux, M. Malherbe, La 
Faculté de droit de Bordeaux (1870 1970), op. cit., p. 76-77. 

37 Procès-verbal du Conseil supérieur de l’Instruction publique, séance du 5 avril 1895 cité par 
H. Hauser, L’enseignement des sciences sociales, op. cit., p. 148. 



Les Facultés de droit font non seulement face aux appétits récurrents des 
facultés des lettres ; elles affrontent, et tout particulièrement la faculté parisienne, 
l’encombrante présence de l’École libre des Sciences Politiques. Fondée en 1871 par 
Émile Boutmy, elle menace fortement leur monopole sur la formation des hauts 
fonctionnaires38. Cette situation est d’autant plus préoccupante que les effectifs des 
Facultés de droit stagnent, rendant plus urgente encore la nécessité d’ouvrir de 
nouveaux débouchés professionnels. C’est pour préserver les intérêts et le domaine 
réservé (les sciences politiques) de l’École libre que le projet de Bufnoir, évoqué 
plus haut, n’avait pu emporter la conviction de professeurs désireux de ménager 
l’institution de la rue Saint-Guillaume. À cet égard, les relations tumultueuses entre 
Boutmy et Bufnoir incarnent, depuis 1881, ce conflit entre juristes et politistes, 
chacun revendiquant les « sciences d’État » pour leur institution respective39. Ce 
duel médiatique entre les deux hommes ne doit pourtant pas occulter que certains 
membres de la Faculté de droit de Paris enseignent à l’École libre (par exemple, 
P. Beauregard, C. Colmet Daâge, A. Esmein, E. Glasson ou C. Lyon-Caen) et, 
surtout, que les étudiants circulent entre l’une et l’autre maison. Bien que 
souhaitant accroitre son offre pédagogique, la Faculté de droit parisienne 
externalisait ainsi certains aspects de la formation en sciences politiques. Cette 
attractivité se ressent au-delà de Paris : la faculté toulousaine de droit donne, par 
exemple, symboliquement une bourse destinée à envoyer un étudiant brillant à 
l’École libre de sciences politiques. Une telle externalisation des sciences sociales 
ne se limite pas à cette dernière : des étudiants en droit suivent les nombreux cours 
et conférences dans le cadre du Collègue Libre des Sciences Sociales (à partir 
de 1895) et de l’École des Hautes sociales (à partir de 1900). Ces deux institutions 
privées offrent à un groupe de juristes l’opportunité d’intervenir sur des questions 
politiques et sociales parmi lesquels on retrouve des professeurs parisiens, plus 
rarement provinciaux, versés dans les « sciences sociales » (par exemple, pour la 
faculté d’État : Duguit, Jay, Lévy, Saleilles, Souchon, Thaller, etc. ; pour la Faculté 
libre : Bureau, Lepelletier, etc.). Moins menaçantes pour la Faculté de droit par leur 
projet institutionnel et leurs ambitions40, ces deux Écoles venaient néanmoins lui 
rappeler que son ambition monopolistique était décidément fragile. 

En dépit de la concurrence croissante dont les Facultés de droit font l’objet, les 
observateurs contemporains soulignent que la réforme du doctorat, l’organisation 
des conférences facultatives de licence et de doctorat ou encore le sectionnement 
de l’agrégation (droit privé, droit public, histoire du droit et économie politique) 
sont autant d’éléments qui attestent des progrès des sciences sociales en leur sein. 
Aux yeux de beaucoup, elles apparaissent bien autour de 1900 comme les lieux les 
plus accueillants et les plus légitimes pour l’enseignement des disciplines dites de 

                                                 
38 Sur la création de l’École libre des sciences politiques, parmi une ample littérature : 
D. Damamme, « Genèse sociale d’une institution scolaire : l’École libre des sciences politiques », 
Actes de la recherche en sciences sociales, no 70, 1987, p. 31-46 ; P. Favre, Naissances de la 
science politique en France (1870-1914), Fayard, 1989, p. 21-50 ; et, surtout, R. Vanneuville, La 
référence anglaise à l’École libre des sciences politiques. La formation de gentlemen 
républicains, 1871-1914, Université Pierre Mendès France, Grenoble, 1999. 

39 P. Favre, « Les sciences d’État entre déterminisme et libéralisme. Émile Boutmy et la création 
de l’École libre des sciences politiques », Revue française de sociologie, vol. 22, no3, 1981, 
p. 429-465. 

40 C. Prochasson, « Sur l’environnement intellectuel de Georges Sorel. L’École des hautes 
études sociales (1899-1911) », Cahiers Georges Sorel, no 3, 1985, p. 16-38 ; C. Bruant, « Le Collège 
libre des sciences sociales, une université parallèle qui traverse le xxe siècle », Les Études 
sociales, no 146, 2007, p. 3-80. 



sciences sociales. Cependant, le dialogue souvent musclé s’établissant entre les 
représentants du corps académique des différentes facultés, les militants de la cause 
des sciences sociales et de l’État-enseignant n’épuise pas la totalité des ressorts de 
cette ouverture disciplinaire. Cette dynamique doit compter avec les milieux 
politiques, économiques et culturels locaux qui pèsent fortement dans les 
orientations de « leurs » facultés et contribuent à leur développement. Un cas 
particulièrement éclairant est celui de la jeune faculté de droit lyonnaise qui 
parviendra à se constituer en pôle universitaire de référence pour la criminologie 
et de la médecine légale (Lacassagne, Garraud et les Archives d’anthropologie 
criminelle à partir de 1886) aussi bien que pour la législation industrielle (Pic, 
Godard, L’Office social et les Questions pratiques de législation ouvrière41). Elle doit 
cette position à sa situation industrielle mais surtout au soutien actif, notamment 
financier, et à la mobilisation croissante de la municipalité, de la chambre de 
commerce et de l’industrie, des milieux médicaux ou encore d’alumni généreux42. 
Les ressources locales, que ce soit à Lyon, Bordeaux, Strasbourg ou ailleurs, seront 
ainsi mises à profit pour construire, autant que faire se peut, une offre pédagogique 
originale et doter certaines Facultés d’une singularité doctrinale susceptible de 
contrebalancer l’attractivité parisienne (et/ou les facultés concurrentes). En 
« territorialisant » le savoir juridique, on cherche à attirer un public étudiant sur 
la base d’une spécialisation disciplinaire embryonnaire43. 

L’ouverture disciplinaire, qui se traduit par cette multiplicité de nouveaux 
enseignements, ne saurait complétement tromper sur les intentions des Facultés de 
droit. À l’exception d’un groupe d’enseignants convaincus, elle est plus défensive 
qu’enthousiaste. La conversion des Facultés de droit aux sciences sociales 
n’implique pas pour autant une transformation générale dans la méthode 
d’enseignement et des approches d’analyse retenues. Loin de là. Bien des 
enseignants continueront à traiter les nouvelles disciplines dans la grande tradition 
exégétique (ou érudite pour les historiens du droit) sans y injecter sérieusement 
des considérations socio-politiques ni rompre avec un sévère interprétativisme 
textuel. Par exemple, les cours de « législation coloniale » ne rencontrent que très 
exceptionnellement la « sociologie coloniale » qui connaît pourtant son essor hors 
des facultés juridiques (École coloniale, écoles de commerce, etc.)44. L’ouverture 
disciplinaire pouvait parfaitement s’accommoder des routines éducatives et 
herméneutiques des Facultés de droit, à l’écart de toute rupture épistémologique et 
d’innovation pédagogique. L’ombre du « grand positivisme » plane sur les 

                                                 
41 Voir N. Hakim, « Une revue lyonnaise au cœur de la réflexion collective sur le droit social : 
les Questions pratiques de législation ouvrière et d’économie sociale », in D. Deroussin (dir.), Le 
renouvellement des sciences sociales et juridiques sous la iiie République. La Faculté de droit de 
Lyon, Paris, La Mémoire du Droit, 2007, p. 123-152. 

42 C. Fillon, « La revendication de l’autonomie universitaire à la fin du xixe siècle, l’exemple de 
Lyon », Cahiers Jean Moulin, no 3, 2017 [http://journals.openedition.org/cjm/476]. Voir, sur 
cette interaction entre la ville et l’Université, D. Deroussin (dir.), Le renouvellement des sciences 
sociales et juridiques, op. cit. 

43 Sur la territorialisation des savoirs juridiques, F. Audren, « Qu’est-ce qu’une faculté de 
province au xixe siècle ? », in P. Nélidoff (dir.), Les Facultés de droit de province au xixe siècle. 
Bilan et perspectives de la recherche, t. 1, Toulouse, Presses de l’Université de Toulouse 1 
Capitole, 2009, p. 17-60. 

44 F. Renucci, « Écrire autrement la rencontre entre droit et sociologie. L’apport du terrain 
colonial », in A.-S. Chambost (dir.), Approches culturelles des savoirs juridiques, Paris, LGDJ, 
2020, p. 47-72. Sur les enseignements coloniaux, P. Singaravelou, Professer l’empire. Les 
sciences coloniales en France sous la iiie République, Paris, Sorbonne, 2011. 



amphithéâtres. Cette conversion aux sciences sociales fut longtemps plus celle des 
Facultés de droit que celle des professeurs dans ces Facultés. Encore faut-il préciser 
que même ceux d’entre eux qui entonnent avec le plus de conviction cet appel aux 
sciences sociales ne prétendent pas rompre radicalement avec la culture 
traditionnelle des Facultés de droit (apprendre à dire le droit) mais entendent la 
revivifier (gouverner juridiquement la société). Que les juristes promoteurs de ces 
sciences sociales ambitionnent de faire entrer le droit dans un âge 
positif/scientifique du droit (contre les ratiocinations des décennies antérieures) ne 
fait pas de doute. Mais le récit qu’ils content est alors moins celui d’une 
« révolution scientifique » (à l’instar de la sociologie durkheimienne) que le 
franchissement d’un nouveau seuil de modernisation des études et, 
corrélativement, de la recherche. Il s’agit d’actualiser le récit des Facultés juridiques 
« creuset des élites françaises » et « gardiennes de l’ordre social ». C’est ce dont 
témoignent amplement, à l’époque, les prises de positions des Gény, Michoud, 
Hauriou, Saleilles ou encore Deslandres. Cette ouverture disciplinaire n’entend pas 
faire des facultés autre chose que ce qu’elles sont : on se trompe à vouloir en faire 
un adieu à la science normative et à ses visées régulatrices. Outre qu’elle ne mettait 
pas à terre la sacrosainte primauté du droit civil, cette modernisation par les 
sciences sociales proposait non seulement de rééquilibrer quelque peu la place du 
droit public45 mais également dotait la fonction de professeur de droit d’une dignité 
nouvelle. Républicains convaincus, républicains de la veille et du lendemain, 
catholiques loyaux, d’interprètes de la loi, ils devenaient des « instituteurs du 
social » : former les citoyens à une bonne compréhension du fonctionnement social 
et participer, au nom de compétences juridiques, à améliorer les institutions de 
l’ordre républicain. L’ouverture aux sciences sociales emporte avec elle, dans ses 
bagages en quelque sorte, l’espoir d’une redéfinition du rôle social et civique de ces 
professeurs et d’une visibilité nouvelle. Non plus cachés derrière leurs codes, les 
professeurs nouveau style entendent investir l’espace public par leur expertise et 
contribuer, pour certains, à façonner l’esprit républicain et, pour d’autres, à en 
redresser les excès46. 

II. LA DOMESTICATION DE LA PENSÉE SOCIOLOGIQUE 

À partir des années 1880, dans ce débat sur les sciences sociales au sein des 
Facultés de droit, les professeurs de droit affrontent, en réalité, deux problèmes 
distincts et complémentaires, trop souvent confondus. Le premier concerne 
l’ouverture des Facultés de droit aux disciplines à caractère social et politique qui 
pourront enrichir le cadre civiliste de la formation juridique. Il s’agit de former 
« dans l’élite de la nation une connaissance d’ensemble des questions sociales, une 
méthode, une discipline d’esprit pour les étudier et les résoudre47 ». Le second 
problème porte sur l’introduction d’un enseignement de « sociologie générale » au 

                                                 
45 G. Richard, Enseigner le droit public à Paris, op. cit. 

46 Des professeurs des Facultés catholiques, au côté d’autres professionnels du droit, militent, 
l’arme du droit à la main, pour la défense religieuse et le respect des droits des catholiques au 
temps de la République radicale. Voir : R. Sutra, « La loi à la main ». Militantisme juridique et 
défense religieuse au temps de l’affirmation de la République. L’action du comité de 
jurisconsultes des congrégations (1880-1905), Toulouse, Presses de l’Université de Toulouse 1, 
2020. 

47 F. Despagnet, « La fonction sociale des facultés de droit », art. cité, t. 22 p. 7. 



sein de ces mêmes Facultés48. En somme, il ne faut confondre les « sciences 
sociales » (ensemble de disciplines portant sur des questions sociales) et la 
« science sociale » ou sociologie (science générale des sociétés). « Un cours de 
science sociale […] n’a, remarque le professeur Frantz Despagnet, qu’un rapport 
assez éloigné avec les sciences sociales » défendues par les juristes universitaires. 
Les partisans des premières sont parfois hostiles à la seconde. 

À l’instar de l’expression « sciences sociales », celle de « sociologie » connaît 
des usages quelque peu flottants et concurrents. Si ce dernier terme n’évince pas 
complètement ceux, plus anciens, de « physique sociale », « science sociale » (au 
singulier) ou « philosophie sociale49 », il rencontre néanmoins un succès fulgurant 
à partir des années 189050. Henri Hubert ironise, en 1904 sur cette « mode » : 

le mot sociologie est un mot magique, qui a déjà trop fait de magiciens. Il de 
bouche en bouche et à chaque coup se vide de sens. C’est une sorte de « Sésame 
ouvre-toi » qui sert à mille fins aussi diverses qu’obscures51. 

Dans tous les cas, cette « sociologie » désigne initialement des formes 
d’investissement intellectuel assez diversifiées. Il est le label de travaux 
prolongeant l’héritage comtien et positiviste (ex. Littré, Mismer)52, d’études 
épistémologiques et théoriques cherchant à jeter les bases d’une nouvelle discipline 
scientifique (ex : Tarde, Durkheim, Coste), d’analyses d’un fait ou une question 
sociale spécifique ainsi que de toute une littérature catholique regroupée sous la 
catégorie de « sociologie catholique53 ». Il n’est pas rare que des publications 
recourent à cette notion de « sociologie » pour nommer des productions 
ressortissant de la philosophie, de l’anthropologie, voire de la littérature 
politique (par exemple, des exposés de la doctrine fouriériste, proudhonienne ou 
socialiste). Le label « sociologie » est donc bien loin de renvoyer aux seuls efforts 
de quelques universitaires, souvent durkheimiens, pour constituer une science de 
la société ou des faits sociaux. Le progressif resserrement de la légitimité de l’usage 
du terme autour de son sens scientifique et disciplinaire, défendu en particulier par 
L’Année sociologique, ne doit pas masquer qu’il fait, pendant notre période, l’objet 
d’appropriations multiples : faire de la « sociologie » inclut alors tout un ensemble 

                                                 
48 En 1881, dans son article « De quelques réformes à introduire dans l’enseignement du 
droit», (Revue internationale de l’enseignement, t. 15, 1888), Duguit exprime, à la fin de cette 
étude, le vœu de voir créer « comme cours scientifiques, un cours de sociologie générale, un 
cours de législation comparée, un cours d’histoire des doctrines politiques »(p. 164). 

49 F. Vatin, « De la philosophie sociale à la sociologie : science, normativité et politique », 
L’Année sociologique, vol. 67, no 2, 2017, p. 295-312. 

50 S. Mosbah-Natanson, « La sociologie comme “mode” ? Usages éditoriaux du label “sociologie” 
en France à la fin du xixe siècle », Revue française de sociologie, vol. 52, no 1, 2011, p. 103-132. 

51 H. Hubert, « Introduction à la traduction française », in 
P. D. Chantepie de la Saussaye, Manuel d’histoire des religions, Paris, Armand Colin, 1904, 
p. xiii. 

52 Pour mémoire, le néologisme « sociologie » est une invention de l’abbé 
Sièyes (J. Guilhaumou, « Sieyès et le non-dit de la sociologie. Du mot à la chose », Revue 
d’Histoire des Sciences Humaines, vol. 15, no 2, 2006, p. 117-134) mais le terme trouve son plein 
emploi chez Auguste Comte et ses disciples. 

53 Voir le dossier « Sociologies catholiques », Archives de sciences sociales des religions, vol. 3, 
no 179, 2017 [https://www.cairn.info/revue-archives-de-sciences-sociales-des-religions-2017-
3.htm]. 



de productions et d’acteurs extra-scientifiques et para-universitaires que la 
postérité a oublié54. 

A. Premières expérimentations 

Au-delà des stratégies académiques et des seuls effets de mode, la sociologie 
émerge à la fin du siècle comme une réponse aux défis des transformations des 
sociétés industrielles européennes et pour tenter d’en maitriser les conséquences 
sociales, politiques et économiques. Les outils traditionnels de l’action publique, en 
particulier les sciences morales, ayant montré leurs limites55, il devient urgent de 
se doter d’instruments scientifiques pour mieux comprendre et piloter la 
modernité. L’objectif n’est plus simplement de mener des enquêtes sectorielles sur 
certaines populations (pauvres, mendiants, vagabondage, etc.) ou encore sur 
certains pathologies (violence, épidémie, analphabétisme, etc.) dans le but de 
mener des réformes et de réparer le tissu social. L’ambition se déplace de la collecte 
et le traitement de données souvent quantifiées (cf. l’importance de la statistique 
morale et judiciaire) vers une saisie plus globale et systématique du 
fonctionnement social. Les phénomènes sociaux sont tantôt abordés comme le 
produit de volontés individuelles, des états psychologiques des sujets tantôt comme 
des « choses » qui doivent donner lieu à une approche objective, des formes de 
socialisation qui structurent la vie collective. Ce n’est que dans la décennie 1890 
que la sociologie, après maintes oscillations entre biologisme, organicisme et 
contractualisme, se définit, à la suite de Durkheim, comme une « science générale 
du social56 ». L’élucidation du social, à distance de la psychologie et de la biologie, 
devait permettre de l’objectiver et de le mesurer pour agir sur lui57. Nombreux sont 
ceux qui résistent encore à définir la sociologie comme une totalité sui generis et le 
fait social comme exerçant une action coercitive sur les conduites individuelles. 
Dans tous les cas, cet effort de clarification et de conceptualisation ne fit pas 
disparaître d’un coup des approches concurrences plus systématiquement 
focalisées sur l’individu. Limitée et freinée, l’institutionnalisation de la sociologie 
se fit en ordre dispersé. 

Les Facultés de droit sont partie prenante dans ce mouvement 
d’institutionnalisation. L’ambition sociologique, à la fois théorique et pratique, 
vient en quelque sorte percuter la tradition juridique sur le terrain du savoir social 

                                                 
54 Sur cette multiplicité des acteurs et des appropriations, irréductible à la seule sociologie 
universitaire : S. MOSBAH-NATANSON, Une “mode” de la sociologie. Publications et vocations 
sociologiques en France en 1900, op. cit. 
55 C. CHARLE, « Sciences morales, sciences sociales, sciences politiques et le débat sur la “crise 
fin de siècle” en Europe », Revue germanique internationale, no 6, 2007, p. 17-37 ; J. VINCENT, 
« Les sciences morales : savoirs et politique en Europe au XIXe siècle », Revue pour l’histoire du 
CNRS, no 18, 2007, p. 38-43. 
56 Cette histoire de la constitution de la sociologie, de ses enjeux et ses acteurs a donné lieu à 
une littérature abondante. Sur la constitution du social, voir prioritairement B. KARSENTI, La 
société en personnes. Études durkheimiennes, Paris, Economica, 2006, p. 11-33. D’un point de vue 
plus général, L. MUCCHIELLI, La Découverte du social. Naissance de la sociologie en 
France, 1870-1914, Paris, La découverte, 1998 ; et J. HEILBRON, Naissance de la sociologie, Marseille, 
Agone, 2006. 
57 Le projet durkheimien doit se comprendre comme la constitution d’une nouvelle science 
politique des modernes et non se réduire à une seule science objectivant des faits sociaux. Cette 
science politique s’attache au devenir des sociétés démocratiques, capables de se gouverner 
elles-mêmes dans et par l’institution libre et juste du social. Voir F. CALLEGARO, La science 
politique des modernes. Durkheim, la sociologie et le projet d'autonomie, Paris, Economica, 2015. 



et, par conséquent, de la régulation sociale et du gouvernement de la cité. Les 
Facultés de droit se trouvent précocement saisies pour qu’une place soit faite à la 
sociologie. Ce nouveau savoir entre par la petite porte, celle des enseignements 
libres. Optionnels et non officiels, ils sont fréquemment confiés à des intervenants 
extérieurs de la Faculté de droit ayant compétences reconnus. La première 
offensive est issue d’une alliance entre les « facultés professionnelles » (Facultés de 
droit et de médecine) puisqu’elle concerne la mise en place de cours libre de 
médecine légale dans les Facultés de droit de Lyon (1886) et de Paris (1887). 
L’initiative rappelle que la criminologie, fortement médicalisée et dominée par une 
anthropologie physique, est en cette fin de siècle une prétendante sérieuse au titre 
de représentante légitime d’une approche sociologique58. C’est le médecin 
Alexandre Lacassagne, chef de fils de « l’école lyonnaise médico-légale » et 
fondateur d’un « journal de sociologie », selon l’expression du pénaliste grenoblois 
Paul Cuche, les Archives d’anthropologie criminelle et des sciences criminelles, qui 
assure ce cours dans la capitale des Gaules59. À Paris, la tâche est confiée à un 
disciple d’Auguste Comte, Paul Dubuisson, docteur en médecine et licencié en 
droit, médecin chef de l’asile Sainte-Anne et collaborateur aux Archives de 
Lacassagne. Si, dans l’un et l’autre cours, les aspects physiques, biologiques et 
héréditaires sont centraux dans les enseignements proposés, ces derniers ménagent 
néanmoins un espace à l’étude des facteurs sociaux du crime60. Positivisme 
comtien, anthropologie physique et sociologie criminelle font donc ici bon 
ménage61. Il faut ajouter un agrégé de philosophie versé dans la psychologie 
comparée, Henri Joly, chargé à Paris à partir de 1887, d’un cours de « science 
criminelle et pénitentiaire » dans lequel il s’attache plutôt à la déchéance morale 
du coupable qu’à son atavisme biologique. Ce spiritualiste d’obédience 
leplaysienne (il prendra la présidence de la Société d’économie sociale) se fait 
notamment reconnaître par une trilogie consacrée à la criminalité (Le crime, étude 
sociale, 1888 ; La France criminelle, 1889 ; Le combat contre le crime, 1892) tirée en 
grande partie de son enseignement62. Il tente de dresser une géographie du crime. 

                                                 
58 Les juristes et les médecins se disputent le territoire de la criminologie (« anthropologie 
criminelle ») : M. KALUZYNSKI, « Identités professionnelles, identités politiques : médecins et 
juristes face au crime en France à la fin du XIXe siècle », in L. MUCCHIELLI (dir.), Histoire de la 
criminologie française, Paris, L’Harmattan, 1995, p. 215-235 ainsi que La République à l'épreuve du 
crime. La construction du crime comme objet politique, 1880-1920, Paris, LGDJ, 2002. 
59 M. RENNEVILLE, « Alexandre Lacassagne. Un médecin-anthropologue face à la 
criminalité (1843-1924) », Gradhiva, no 17, 1995, p. 127-140. 
60 Les plans du cours de Dubuisson mentionnent de nombreuses questions de nature 
sociologique, comme l’étude des facteurs sociaux de la criminalité. Dubuisson présente 
notamment les différents courants de la sociologie criminelle (Ferri, Garofalo, etc.). Il s’interroge 
devant les étudiants parisiens sur « la détermination des caractères distinctifs de l’aliénation et 
de la criminalité » (1890-1891), sur les « rapports de l’aliénation et de la criminalité » (1891-1892), 
sur « les limites respectives de la criminalité et l’aliénation » (1892-1893), sur les « fondements 
biologiques des théories de la morale, de la criminalité et de la folie » (1894-1895), etc. 
61 À Montpellier, en 1886, un docteur en droit (thèse de doctorat sur la Théorie du patrimoine : 
essai de droit positif généralisé, 1879), Georges Vacher de Lapouge ouvre, à la Faculté des sciences, 
un cours consacré à une anthropo-sociologie qui s’attire rapidement des critiques très sévères. 
Avant de se voir muté à Rennes, il développe dans son cours, dans la lignée du darwinisme social 
le moins nuancé, des thèses racialistes sur les sélections sociales. Voir : J.-M. AUGUSTIN, Georges 
Vacher de Lapouge (1854-1936) juriste, raciologue et eugéniste, Presses de l'Université de 
Toulouse 1 Capitole, 2011. 
62 P. VEILT, « La Géographie sociale du crime selon Henri Joly », in L. MUCHIELLI (dir.), Histoire 
de la criminologie, op. cit., p. 269-285. 



Ces différents cours soulignent par la même occasion l’importance du groupe des 
anthropologues et des « criminologistes » dans la communauté sociologique 
émergente à la fin du siècle avant que la discipline n’affirme plus nettement son 
autonomie disciplinaire63. C’est une constatation que Durkheim formulera en 1895 
pour s’en affliger64. Les juristes (le nom de Gabriel Tarde vient immédiatement à 
l’esprit) offrent, à cet égard, à ces deux groupes (criminologues et anthropologues) 
un certain nombre de leur force vive et contribueront, par la même occasion, à 
poser les bases d’une réflexion socio-anthropologique sur les normes et la déviance 
appelée à une belle postérité65. 

L’initiative suivante recueille l’accord unanime du corps enseignant parisien, 
d’autant plus aisément qu’elle peut se prévaloir du soutien d’un professeur 
respecté, Joseph-Émile Labbé. La Faculté de droit de Paris autorise 
en novembre 1889 un de ses élèves, Pierre du Maroussem (1862-1936), jeune docteur 
en droit, à ouvrir un cours libre sur les « questions ouvrières d’après la méthode 
monographique66 ». En faisant écho à cette inquiétante question ouvrière, l’intitulé 
du cours pouvait donner quelques motifs d’inquiétude. En réalité, bien loin 
d’engager les étudiants sur ce terrain des luttes et conflits sociaux, le jeune 
enseignant entendait faire droit à une sociologie empirique inspirée par l’ingénieur 
Frédéric Le Play. La sociologie leplaysienne, sagement conservatrice (voire 
franchement réactionnaire chez certains disciples) rencontre alors un incontestable 
succès auprès des milieux juridiques67. Animée par un projet politique 
rassurant (paix sociale et moralité publique) à distance des fièvres révolutionnaires, 
cette sociologie séduit, par son horizon politique stabilisateur, une bourgeoisie 
enseignante inquiète pour son avenir. Maroussem assure entre 1890 et 1907 la 
direction de ce cours consacré, dans un premier temps, à des enquêtes 
monographiques sur les métiers puis sur des questions agraires (culture 
betteravière, éleveurs de bétail, etc.). Ces enquêtes menées avec l’aide d’étudiants 
associent une recherche dans la bibliographie existante sur le sujet puis une 
enquête de terrain (visites, entretiens). L’empiricité et l’objectivité revendiquées au 
service d’une meilleure connaissance des défaillances familiales et des maux 
sociaux ont vocation à orienter des réformes juridiques du monde du travail ou 
encore de la vie privée. On le constate sans peine : une telle démarche ne 
contrevient pas, bien au contraire, aux efforts menés par une partie des 

                                                 
63 L. MUCCHIELLI, Mythes et histoire des sciences humaines, Paris, La Découverte, 2004, p. 269-296. 
64 E. DURKHEIM, « Lo stato attuale degli studi sociologici in Francia », La rifonna sociale, 1895, 
no 3, p. 607-622 et 691-707 (repris dans Textes, Paris, Minuit, 1975, vol. I, p. 73-108). 
65 Sur l’engagement des juristes dans les milieux anthropologiques, voir les travaux de 
L. GUERLAIN, « Culture et usages des savoirs anthropologiques chez les juristes. De quelques 
apports de l’étude des recensions bibliographiques (XIXe-XXe siècles) », Revue d’histoire des 
facultés de droit, de la culture juridique, du monde des juristes et du livre juridique, no 35, 2015, 
p. 233-277. 
66 I. LESPINET-MORET, « Pierre du Maroussem. Un arpenteur de l’économique et du social », in 
O. FEIERTAG (éd.), L’économie faite homme. Hommage à Alain Plessis, Genève, Librairie Droz, 
2010, p. 423-436. Pierre du Maroussem exerce à l’Office du travail de 1892 à 1897. Professeur au 
Collège libre des sciences sociales depuis sa fondation en 1895, il prolonge, dans ce lieu, sa 
réflexion sur la théorie et la méthode des enquêtes. Il publie en 1900 un ouvrage programmatique 
Les Enquêtes. Pratique et théorie (Paris, Félix Alcan, 1900) dans lequel il propose un cadre rénové 
de la monographie leplaysienne. 
67 F. AUDREN, « Les mondes leplaysiens du droit (1855-1914) ou l’art et la manière d’être un 
“juriste leplaysien” », Les Études sociales, 2002, no 135-136, p. 175-213. Sur la contribution des 
juristes à la science sociale leplaysienne, L. GUERLAIN, L’École de Le Play et le droit. Contribution 
à l’histoire des rapports entre droit et science sociale, Paris, LGDJ, 2017. 



professionnels du droit pour penser un « droit vivant » et ajuster la législation aux 
besoins de l’époque. Mieux, cet enseignement est à l’unisson d’une partie des 
professionnels du droit qui étendent faire de la science juridique une « science 
d’observation » (et non plus une science géométrique). 

L’histoire a quelque peu oublié cette expérience précoce d’une sociologie 
empirique dans les Facultés de droit. Elle a surtout retenu l’initiative de 
Léon Duguit qui lance, à partir de 1891, un séminaire de sociologie réunissant moins 
d’une dizaine d’étudiants en doctorat68. La discussion collective s’organise autour 
d’un rapport rédigé par l’un d’entre eux. En 1888, Duguit s’était déclaré favorable 
à l’introduction de la sociologie générale dans les Facultés de droit. Il y voyait un 
instrument en faveur d’une science du droit fondée sur la méthode déductive et 
l’observation, un moyen de lutte contre le jusnaturalisme et le contractualisme69. 
Avec l’économie politique, le droit apparaît, à ses yeux, comme la meilleure part de 
la science sociale. Nourri notamment de travaux de l’anthropologie juridique 
naissante (il fait en 1883 une conférence sur la famille primitive), Duguit voit dans 
la sociologie une ressource pour penser la nature sociale du droit (la pensée de 
Spencer irrigue à ce moment sa réflexion) et lutter contre le volontarisme 
juridique70. Elle est également un levier pour relever la scientificité des études 
juridiques et, selon son expression, élever les facultés de droit au rang « 
d’établissements de haute culture intellectuelle et de recherche scientifique ». Avec 
ce nouveau séminaire pour les doctorants, Duguit passe de la théorie à la pratique. 
Il s’agit, dans une veine organiciste, de démontrer la fécondité de cette sociologie 
qui connaît à Bordeaux71, depuis quelques années, un certain développement avec 
l’ouverture et le succès du cours de « science sociale et de pédagogie » 
d’Émile Durkheim72. Duguit venait ainsi concrétiser une proposition de son 

                                                 
68 Sur les premiers pas de Duguit dans la sociologie, voir J.-M. BLANQUER, M. MILET, L’invention 
de l’État. Léon Duguit, Maurice Hauriou et la naissance du droit public, Paris, Odile Jacob, 2015, 
p. 44-51 et 64-70. 
69 Sur Duguit et la sociologie, parmi une littérature abondante, voir : E. PISIER-KOUCHNER, « La 
sociologie durkheimienne dans l’œuvre de Léon Duguit », L’Année sociologique, vol. 28, 1978, 
p. 95-114 ; L. FONBAUSTIER, « Une tentative de refondation du droit : l’apport ambigu de la 
sociologie à la pensée de Léon Duguit », Revue française de droit administratif, no 6, 2004, 
p. 1053-1061 ; et, plus récemment, D. ESPAGNO, Léon Duguit : De la sociologie et du droit, Paris, 
Épitoge, 2014. 
70 Sur les premiers pas de Duguit en sociologie dans le courant des années 1880, voir J.-M. 
BLANQUER, M. MILET, L’invention de l’État, op. cit. 
71 À Montpellier, la science sociale connaît également une certaine expansion avec les 
enseignements de Vacher de Lapouge, Gide, Bernès et Bouglé (J.-P. LAURENS, « Les instabilités 
institutionnelles d’une discipline émergente. Le cas de la sociologie à Montpellier (1838-1922) », 
Revue d’anthropologie des connaissances, vol. 9, no 4, 2015, p. 429-448). Le professeur de droit 
Joseph Charmont, connu notamment pour son enseignement sur la « socialisation du 
droit » (1903) et son ouvrage sur La Renaissance du droit naturel (1910), fréquente un cercle de 
professeurs dreyfusards au nombre desquels se trouve le sociologue durkheimien 
Célestin Bouglé. Cette proximité ouvre à Charmont les portes de L’Année sociologique et de la 
Revue de Métaphysique et Morale. L. RAVAUX, « Joseph Charmont : repenser l’ordre juridique 
républicain durant le moment 1900 », in P. VIELFAURE (dir.), Ordre et désordre, Montpellier, 
CREAM, 2020, p. 341-438. 
72 Sur les liens personnels entre Duguit et Durkheim arrivés tous les deux à Bordeaux en 1877 : 
C. DIDRY, « De l’État aux groupes professionnels. Les itinéraires croisés de L. Duguit et 
É. Durkheim au tournant du siècle (1880-1900) », Genèses, no 2, 1990, p. 5-27 ; J.-M. BLANQUER, 
M. MILET, L’invention de l’État, op. cit., p. 69-70. Voir : M. BERA, Émile Durkheim à 
Bordeaux (1887-1902), Bordeaux, Éditions Confluences, 2014. C’est un membre de L’Année 



collègue et ami bordelais Henri Saint-Marc qui, riche d’une expérience outre-rhin, 
avait déjà rappelé dans un article publié en 1888 la « connexité entre du droit et de 
la sociologie » parce que « partout la sociologie rencontre le droit sur son chemin 
parce que leur domaine est, pour la plus grande partie, commun73 ». La 
première année du séminaire de Duguit est consacrée à élucider le statut 
scientifique de la sociologie qui consiste à étudier les rapports sociaux pour en 
déterminer les lois74. 

B. 1893-1895 : de la controverse au rejet 

Le milieu bordelais se révèle propice à la promotion de la science sociale. Au 
nombre de ses partisans enthousiastes, il faut notamment compter 
Fernand Faure (1853-1939) qui cumule une activité enseignante (professeur 
d’économie politique depuis 1880) et une carrière politique (député républicain de 
la Gironde depuis 1885). Ne manquant jamais une occasion de promouvoir à la 
science sociale, il encourage Duguit (mais aussi Maurice Hauriou) à s’engager 
fermement dans cette voie. Ayant obtenu la chaire de statistique à la Faculté de 
droit de Paris en 1892, Faure suggère, sans succès, la création d’une chaire de 
science sociale dans les Facultés de droit75. 

Malgré cet échec, Faure n’en continue pas moins sa campagne en faveur de la 
science sociale et vient gonfler les rangs de ses activistes. Le combat se déroule 
alors sur un double terrain. Une bataille est menée en faveur d’une économie 
politique renouvelée. Elle a pour but de contrer la domination de l’École 
libérale (pour lui opposer une approche attentive aux faits de solidarité et de la 
coopération) et de créer une « nouvelle école » qui, refusant de réduire la réflexion 
à la seule question de la richesse, contribue à installer durablement la science 
sociale dans le paysage académique. Le lancement en 1887 de la Revue d’économie 
politique incarne cette ambition. Réunissant des personnalités comme 
Charles Gide, Alfred Jourdan, Edmond Villey, Léon Duguit ou encore 
Henri Saint-Marc, elle souhaite faire « connaître dans quel esprit les sciences 
sociales sont enseignées dans nos Facultés de droit76 ». Au même moment, la lutte 
s’engage pour tenter d’institutionnaliser la sociologie. Faure, Duguit et quelques 
autres soutiennent les efforts d’un jeune agrégé de philosophie, docteur en droit et 

                                                 
sociologique qui, en 1902, succède à Durkheim dans la chaire bordelaise de sociologie, 
Gaston Richard (1860-1945), auteur d’une thèse de lettres sur l’origine de l’idée de droit (1892). 
73 Dans son article de 1888, H. Saint-Marc concluait à l’impossibilité « de faire de la sociologie 
sans faire de droit, et, réciproquement, la vraie philosophie du droit, c’est la sociologie » et 
préconisait la création d’un cours de sociologie qui « servirait à bien préciser la fonction du droit 
dans l’organisme social, à montrer comment l’appareil juridique est influencé par toutes les 
différenciations qui se produisent dans cet organisme » (« Droit et sociologie », Revue critique 
de législation et de jurisprudence, t. 17, 1888, p 50-63). 
74 L. DUGUIT, « Un séminaire de sociologie », Revue internationale de sociologie, vol. 1, no 3, 1893, 
p. 201-208. 
75 F. FAURE, « La sociologie dans les Facultés de Droit », Revue internationale de sociologie, vol. 1, 
no 2, 1893, p. 114 : « L’une de nos grandes Facultés de droit de France, il nous paraît inutile de la 
désigner autrement, était appelée à se prononcer, d’une façon d’ailleurs purement officieuse, sur 
une proposition faite par l’un de ses membres et tendant à réclamer l’institution d’une chaire de 
science sociale dans les Facultés de droit. L’auteur de la proposition s’est trouvé seul de son avis. 
La presque unanimité de ses collègues a cru devoir écarter toute idée de création de chaires ou 
de cours de science sociale ». 
76 LE COMITÉ DE RÉDACTION, « Notre programme », Revue d’économie politique, vol. 1, 1887, p. 2. 



ancien élève à l’École normale supérieure, René Worms (1869-1926)77. Ce dernier a 
également vu rejeter, en juillet 1892, sa demande d’ouverture d’un cours libre de 
science sociale à la Faculté de droit de Paris78. Dès l’année suivante, il fonde la Revue 
internationale de sociologie (RIS) afin de « réunir les faits sociaux pour aider à en 
découvrir les lois79 ». Worms noue aussitôt une alliance, sans considération 
d’appartenance à une « école sociologique », avec les juristes partisans de 
l’introduction de la science sociale dans les Facultés de droit. Fernand Faure y 
trouve une tribune et martèle que l’absence d’un cours de science sociale dans la 
formation des juristes leur est préjudiciable80. Cette alliance entre la RIS et des 
professeurs de droit sera de courte durée mais elle contribue à asseoir les 
revendications de l’une et des autres. 

Cette montée en puissance de la sociologie et son éventuelle 
institutionnalisation provoquent des réactions contrastées. Qu’il s’en réjouisse ou 
s’en désole, le corps enseignant est invité à prendre position. Au début de la 
décennie 1890, Franz Despagnet s’inquiète des spéculations philosophiques 
auxquelles les thèses de Spencer pourraient conduire81. Au même moment, 
Charles Beudant propose une critique dévastatrice de la sociologie dans Le droit 
individuel et l’État (1891). Il soupçonne la sociologie de porter atteinte au droit 
individuel au nom de la promotion du droit collectif. Et de conclure que : 

sous quelque aspect qu’on envisage la sociologie, on est ainsi amené à 
reconnaître qu’elle n’a rien fondé. Elle n’a ni créé une science inexplorée jusque-

                                                 
77 Voir le numéro « La sociologie de René Worms (1869-1926) », Les Études sociales, no 161-162, 
2015/1-2. 
78 Sur ce rejet, il est difficile d’évaluer si la décision tient autant aux réticences à l’égard du savoir 
sociologique lui-même qu’à la réputation fort peu flatteuse dont jouirait Worms. Ce dernier sera 
d’ailleurs recalé à la Sorbonne en 1894 pour son doctorat ès lettres avant de l’obtenir en 1896. 
Marcel Mauss le qualifie à cette époque de « farceur ». Il échoue également à l’obtenir son 
doctorat en sciences en 1909. Il obtient ce grade en 1912 en changeant de sujet de thèse. Voir : 
A. CHENU, « René Worms récidiviste. Documents inédits à propos de deux candidatures au 
doctorat ès sciences naturelles », Les Études Sociales, vol. 173, no 1, 2021, p. 155-165. 
79 R. WORMS, « Notre programme », Revue internationale de sociologie, no 1, 1893, p. 1. Sur les 
institutions de sociologie fondées par Worms à partir de 1893 : R. L. GEIGER, « René Worms, 
l’organicisme et l’organisation de la sociologie », Revue française de sociologie, vol. 22, 1981, 
p. 345-360 ainsi que L. MUCCHIELLI, La découverte du social, op. cit., p. 144-154. 
80 F. FAURE, « La sociologie dans les Facultés », art. cité, p. 118-119. Pour étudier les phénomènes 
juridiques et économique, « n’est-il pas nécessaire d’avoir défini, au préalable, la société et le 
phénomène social, n’est-il pas nécessaire de connaître les lois les plus générales de la formation, 
de la structure et de l’évolution des sociétés, n’est-il pas nécessaire d’avoir pris parti sur la 
méthode qu’il convient à l’étude de tous les phénomènes indistinctement ? ». Et de 
conclure avec des accents comtiens : « si l’on veut couronner l’œuvre de rénovation, entreprise 
dans les Facultés de droit, si l’on veut lui faire porter tous ses fruits, il faut placer au sommet ou 
au centre l’enseignement qu’elles donnent aujourd’hui un cours de science sociale ». 
81 F. DESPAGNET, « La fonction sociale des Facultés de droit », art. cité., t. 22, p. 1 : « Les cours de 
sociologie professés dans les Facultés des Lettres, d’après ce que nous avons pu en juger par 
nous-même, ne sont que des études philosophiques, fort bien faîtes d’ailleurs, et visiblement 
dominées par la manière de voir et la doctrine de Spencer, de quelques faits sociaux 
particulièrement importants. […] Il est certain que cet enseignement aurait le double défaut 
d’être inutile pour les étudiants des Facultés de droit que la vie réelle absorbera plus tard, et 
même de leur faire dédaigner l’appréciation philosophique des institutions, résultat des plus 
regrettables, en leur faisant constater l’écart, pour ne pas dire la contradiction, qui existe entre 
les spéculations purement philosophiques et les conséquences indéniables des autres 
enseignements suivis par eux pour le droit positif, le droit comparé, l’histoire du droit et 
l’économie politique ». 



là, ni introduit une méthode nouvelle ; aucune de ses données ni de ses 
applications ne lui est vraiment particulièrement82. 

Si, comme en témoignent les échanges qu’il entretient avec son ami Duguit, 
Maurice Hauriou a manifesté un intérêt précoce pour la science sociale, il 
n’accueille pas sans des réserves très sérieuses son introduction dans les études 
juridiques. C’est ce qu’illustre une célèbre polémique l’opposant à René Worms 
dans les colonnes de la Revue internationale de sociologie en 1893. Dans son texte 
qui est une réplique à Faure et Duguit, Hauriou considère que cette introduction 
est prématurée, non pas seulement parce que la sociologie serait une science trop 
jeune mais parce que nul n’est encore en mesure d’évaluer la direction que la 
sociologie pourrait imprimer aux études juridiques. Pire, la sociologie est néfaste 
pour de jeunes esprits car « la sociologie apporte forcément avec elle une théorie 
sur le droit83 ». Et cette dernière est tout entière dans la force et l’utilité 
sociale (sans considération du sentiment de justice) et dans un déterminisme 
universel (au détriment du libre arbitre). Les dénégations de Worms n’y 
changeront rien et Hauriou, déplaçant le débat sur un terrain plus politique, pointe 
le danger de tirer d’observations sociologiques une politique juridique. La 
condamnation est sans appel et fait et il se fait à n’en pas douter le porte-parole 
d’une large partie de ses collègues parisiens et provinciaux84. 

La controverse se déplace au même moment sur un terrain institutionnel. La 
Faculté de droit de Paris doit se prononcer sur l‘éventuelle introduction officielle 
d’un cours de sociologie. Grâce à un généreux donateur privé, la création d’une 
chaire d’économie sociale est envisagée à la Sorbonne, pour répondre à 
l’insuffisance des études sociales en France. Le privatiste Charles Beudant fait 
connaître à la fin de l’année 1893 l’inquiétude régnant parmi les juristes : 

Jusqu’ici les sciences morales et politiques étaient seules enseignées 
officiellement, et elles avaient une signification sur laquelle personne ne pouvait 
se tromper. L’invasion de la sociologie dans les Facultés lui paraît très 
dangereuse85. 

Si, naturellement, les juristes ne peuvent exiger que la Faculté des lettres renonce 
à cette dotation, le représentant de ces derniers y voit cependant une évolution 
néfaste. Inquiétude accentuée par le fait que la Faculté des lettres avait peu de 
temps auparavant officiellement exprimé sa volonté d’obtenir un cours de 
sociologie. La Faculté de droit de Paris pouvait-elle voir cette discipline 
officiellement rattachée à l’enseignement littéraire, alors même qu’elle se 
revendique « Faculté des sciences sociales » ? Le sort de la sociologie sera scellé en 
janvier 1894. Grâce aux efforts déployés par les partisans de cette 
introduction (Esmein, Faure, Glasson, etc.), le conseil de la Faculté de droit de Paris 
demande, dans une première séance (10 janvier), au conseil général des Facultés 
qu’un enseignement de sociologie soit créé. En réalité, cette décision traduit bien 

                                                 
82 C. BEUDANT, Le droit individuel et l’État, Paris, Rousseau et cie, 1891, p. 257. 
83 M. HAURIOU, « Les facultés de droit et la sociologie », Revue générale du droit, 1893, p. 289. Il 
s’oppose à une discipline qui pourrait être « très dangereuse pour l’enseignement du droit » 
(p. 289). 

84 Cette controverse est analysée dans J.-M. BLANQUER, M. MILET, L’invention de l’État, op. cit., 
p. 82-86 ; et dans F. AUDREN, M. MILET (préf.), « Hauriou sociologue », in M. HAURIOU, Écrits 
sociologiques, Paris, Dalloz, 2008. 
85 Cité par G. WEISZ, « L’idéologie Républicaine et les sciences sociales. Les Durkheimiens et la Chaire 
d’histoire d’économie Sociale à la Sorbonne », Revue Française de Sociologie, vol. 20, no 1, 1979, p. 95. 



plus la nécessité de ne pas laisser cette conquête aux littéraires qu’à une conversion 
à la sociologie. Quoiqu’il en soit, des absents à cette première séance contestent la 
décision et demandent un nouveau vote. Charles Beudant et Claude Bufnoir 
critiquent très sévèrement la décision précipitée prise lors de la séance précédente. 
Si l’un et l’autre ont pu manifester leur souhait d’une ouverture aux « sciences 
sociales », l’introduction de la « science sociale » est, à l’inverse, une ligne rouge à 
ne pas franchir. Dans sa séance du 18 janvier 1894, le conseil de la Faculté de droit 
de Paris enterre définitivement les espoirs de ceux qui espéraient l’entrée officielle 
de la sociologie dans le cadre des cursus juridiques. Une motion est, en définitive, 
adoptée : 

La Faculté, sans revenir sur le vote adopté à la séance du 10 janvier 1894, estime 
qu’il n’y a pas lieu pour ses représentants au Conseil Général d’insister sur la 
création d’un cours de sociologie à la Faculté de droit que tout autant que le vœu 
de la Faculté de Lettres ne soit pas ajourné86. 

Comme dans d’autres circonstances, la position parisienne fait jurisprudence 
pour l’ensemble des Facultés de droit de l’hexagone. Les antipathies 
intellectuelles (et politiques) ont alors été plus fortes que les stratégies 
institutionnelles. Mieux valait laisser la sociologie entre les mains des facultés de 
lettres que de voir les thèses évolutionnistes de Herbert Spencer et le modèle des 
sciences naturelles forcer les portes de la science juridique87. L’entreprise 
d’Émile Durkheim n’est alors pas visée en tant que projet scientifique spécifique 
mais parce qu’elle apparaissait comme la promotrice des thèses de Comte et de 
Spencer. Une partie des membres de la Faculté parisienne observe avec un certain 
effroi cette discipline en maturation dangereusement associée au collectivisme, au 
biologisme ou encore au darwinisme social. Que la lecture opérée par ces juristes 
de la sociologie soit excessive, biaisée, fantasmée ne fait guère de doute. Ils n’en 
ont pas moins saisi, d’instinct pourrait-on dire, que l’avènement de la sociologie 
incarnée par Durkheim est lourd de conséquences épistémologiques et politiques 
parce qu’il chemine de pair avec le socialisme et une approche holiste de la 
société88. Très à distance de la tradition individualiste portée par les Facultés de 
droit. Dans tous les cas, le débat sur l’introduction sur la sociologie souligne que la 
Faculté parisienne, loin d’être monolithique, est traversée par des tensions 
multiples où se mêlent préservation de l’ordre social, besoin de rénovation de la 
science juridique, renouvellement de l’offre pédagogique ou encore défense de la 
tradition civiliste. Partisans et adversaires de la sociologie s’accordent toutefois sur 
un potentiel subversif dont nul ne sait dans quelle direction il pourrait conduire le 
savoir juridique. Le rejet de la sociologie conquérante est, en définitive, moins un 
refus unanime de ses thèses et sa méthode (Faure et ses amis restent des adaptes 
convaincus) qu’une décision prise, avec plus ou moins d’enthousiasme, en vertu du 
principe de précaution : avant toute confrontation sérieuse avec la science 
juridique, la tenir à distance et ralentir son pouvoir de fracturation scientifique. 

                                                 
86 Archives Nationales AJ/16/1794 (séance du 18 janvier 1894, p. 441-443). La motion est adoptée 
par 13 voix contre 4 et 10 absentions. 

87 D. BECQUEMONT, L. MUCHIELLI, Le cas Spencer. Religion, science et politique, Paris, PUF, 1998. 
L’un des introducteurs de Spencer et de Darwin en France n’est autre que le professeur de 
parisien de sciences financière, Émile Alglave (A.-S. CHAMBOST, « Émile Alglave ou les 
ambivalences d’un professeur avec son milieu », Mil neuf cent. Revue d’histoire intellectuelle, 
vol. 29, 2011, p. 35-58). 
88 Sur le lien entre socialisme et sociologie, B. KARSENTI, C. LEMIEUX, Socialisme et sociologie, 
Paris, Éditions de l’EHESS, 2017 ; et, surtout, F. CALLEGARO, « La chose socialiste. Durkheim et 
l’origine de la sociologie », Incidences, no 11, 2015, p. 29-58. 



Contrairement à une idée reçue, un certain nombre de professeurs parisiens ne 
furent pas moins sensibles à la science sociale que les professeurs provinciaux mais, 
en ce début 1894, ils ont préféré collectivement faire barrage à une approche 
porteuse, même confusément, d’une redéfinition de la science de la société et du 
contenu des savoirs enseignés. La sociologie est, en définitive, laissée à la libre 
appréciation, voire à l’utilisation, de chacun des professeurs de droit. 

C. Inoculer la science sociale 

Si Paris a mis un coup d’arrêt fatal à l’institutionnalisation d’un cours de 
sociologie générale, légiférant du même coup pour l’ensemble des facultés, les 
cours de « science sociale », dans les marges des programmes officiels, ne tiraient 
pas complétement leur révérence. Mais c’est au prix d’une forme de redressement 
idéologique conformément aux orientations sociopolitiques majoritaires afin que, 
notamment, ces cours ne prennent pas la forme d’un meeting politique, c’est-à-dire 
socialiste. Un tel enseignement ne devrait pas ouvrir un espace pour un discours 
susceptible, du moins l’anticipait-on, de contester radicalement ou de se retourner 
contre les fondements de l’ordre juridique républicain, voire du droit civil lui-
même. Les Facultés de droit accueilleront sans réticence particulière des 
enseignements libres qui prenaient soin de rester à bonne distance du paradigme 
naturaliste, plus exactement biologique89. Ce dernier, en offrant de puissants 
instruments pour penser sur le modèle des sciences de la vie la hiérarchisation des 
sociétés et leur fonctionnement organisationnel, connaît alors une fortune 
considérable jusque dans les milieux juridiques90. Mais, comme je l’ai relevé, il 
suscite des réactions tranchées d’une partie des juristes qui voient dans ce 
« naturalisme » le cheval de Troie du collectivisme, du droit social, voire d’une 
justification de la force91. Il fallait rassurer les Facultés de droit92. Par conséquent, 
les sociologies prétendant combattre ce paradigme naturaliste se révèlent des voies 
possibles à suivre pour les juristes désireux de ne pas renoncer à leurs appétences 

                                                 
89 L’importance du paradigme naturalisme, et plus exactement biologique, au XIXe siècle dans la 
constitution des approches socio-anthropologiques a été analysée d’une manière 
approfondie (D. GUILLO, Les Figures de l’organisation. Sciences de la vie et sciences sociales au 
XIXe siècle, Paris, PUF, 2003 ; C. BLANCKAERT, La Nature de la société. Organicisme et sciences 
sociales au XIXe siècle, Paris, L’Harmattan, 2004). Une constellation d’auteurs et de théories 
puisent abondamment dans les catégories biologiques pour dresser les passerelles analogiques 
entre corps vivant et société, entre organismes vivants et organisations sociales. À l’instar des 
humains, il devient possible de classer les types d’organisations sociales en fonction du critère 
morphologique du degré de complexité ou de différenciations internes. 
90 Pour une perspective de longue durée, T. POUTHIER (dir.), Le droit constitutionnel et les sciences 
de la nature, de Bacon à Kelsen, Toulouse, Presses de l’Université de Toulouse 1 Capitole, 2018. 
91 Les publicistes M. DESLANDRES (La crise de la science politique et le problème de la méthode, 
Paris, Chevalier-Marescq, 1902, cet ouvrage fera l’objet d’une critique dans L’Année sociologique) 
et R. BEUDANT (« L’application des méthodes biologiques à l’étude des sciences sociales », Revue 
du droit public, 1896, p. 434-456) se livrent à une critique très sévère de l’utilisation des sciences 
naturelles appliquées au droit. 
92 Figure de l’organicisme, René Worms en vient à expliquer que la sociologie n’est rien d’autre 
qu’une science auxiliaire du droit, une « condition du bon exercice » des professions juridiques 
et que « la formation de la sociologie générale n’entraverait en rien le développement de la 
science juridique » (R. WORMS, « Étude sur la sociologie et le droit », Bulletin de la Société de 
législation comparée, t. 24, 1895, p. 94-112). La modestie des intentions et un financement à part 
égale par l’Institut international de sociologie et la Société de sociologie de Paris finissent enfin 
par lui ouvrir les portes de la Faculté de droit de Paris où il est chargé d’un cours libre de 
sociologie à partir de 1910. 



sociologiques. Très significativement, dans les Facultés de droit, l’expression 
« science sociale » est souvent préférée à celle de « sociologie » trop marquée par 
l’héritage positiviste et naturaliste. 

La science sociale défendue par Frédéric Le Play, moins préoccupée de sciences 
naturelles que de chimie et sciences des matériaux (Le Play est un ingénieur des 
mines), s’attache surtout à la structure sociale, aux éléments et aux matières qui la 
compose, aux propriétés nécessaires à sa perpétuation. Soucieuse de réformes 
sociales, elle s’inquiète moins de faire émerger un social contraignant que de 
décrire des groupes d’individus dans des contextes variés. De ce point de vue, 
l’enseignement d’un Pierre du Maroussem et sa démarche monographique (en 
particulier, la valorisation de l’enquête directe pour recueillir des faits non pris en 
compte par la statistique) consacré aux métiers ne présentaient apparemment pas 
les mêmes dangers que les thuriféraires de Comte et Spencer. Maroussem professe 
jusqu’en 1907 dans la faculté parisienne sans hostilité. Faut-il s’étonner de voir 
s’ouvrir en 1899 à la faculté de droit de Nancy, grâce à la municipalité et aux 
soutiens des milieux industriels, un cours libre de science sociale confié à 
Gabriel Melin (1862-1957). Docteur en droit, il revendique son appartenance et sa 
participation active au groupe de La Science sociale, l’un des branches du courant 
leplaysien. Le cours rencontre un grand succès rapporté par la presse locale et, 
en 1901, est intégré au nombre des enseignements complémentaires de la faculté. 
Cours après cours, année après année (une longévité de 40 ans…), Melin développe 
les grands thèmes leplaysiens (la famille, l’éducation, les dangers du socialisme, 
etc.) à partir de la méthode spécifique de la Science sociale (la nomenclature des faits 
sociaux élaborée par le chef du groupe, l’abbé de Tourville)93. 

Si, pour les uns le salut vient de Le Play, d’autres placent leur espoir dans le 
magistrat sarladais Gabriel Tarde, futur professeur au Collège de France (1901). 
C’est son ami, l’incontournable Fernand Faure qui le met en relation avec un 
certain nombre de professeurs de droit. Auteur d’une œuvre abondante et 
célébrée (La criminalité comparée ; Les lois de l’imitation ; Les transformations du 
droit ; La logique sociale…), Tarde s’est notamment illustré par son opposition 
franche aux théories biologiques du crime et par ses désaccords avec Durkheim sur 
le statut du fait social. Il trouve, par exemple, avec le pénaliste Paul Cuche et le 
civiliste Raymond Saleilles des admirateurs déclarés94. Surtout, Maurice Hauriou, 
qui rencontre Tarde dans sa résidence familiale en Dordogne dès l’été 893, 
découvre dans son œuvre les outils pour penser une sociologie respectueuse de 
l’autonomie de l’individu et de ses droits. Si la Faculté de droit de Toulouse, 
rompant avec la position parisienne, émet en 1897 sans succès le vœu de la création 
officielle d’un cours de « science sociale », Maurice Hauriou se charge néanmoins 
d’assurer à partir de 1895 un cours libre sur cette matière en marge du cursus 
obligatoire. Après avoir condamné dans des écrits antérieurs la « science sociale 
évolutionniste » et l’assimilation du corps social à un organisme vivant, Hauriou 

                                                 
93 D. HOCQUARD, « Le cours de Gabriel Melin à la Faculté de droit de Nancy, 1889-1930 », Les 
Études sociales, no 134, 2001, p. 107-130. 
94 Tarde préface l’un des maitres ouvrages de R. SALEILLES, L’individualisation de la peine (1899). 
Dans sa correspondance avec Tarde, le juriste lui fait savoir son souhait « de voir le contrecoup 
de votre influence scientifique franchir la porte de notre école et ce n’est pas seulement ce droit 
criminel qui aurait à gagner à ce contact de la vie et des faits sociologiques, et [aussi] avec le 
temps d’en pénétrer un peu le droit civil » (lettre du 20 avril 1898). Voir sur le réseau des 
correspondants de Tarde, L. SALMON, « Le fonds Gabriel Tarde au CHEVS », Champ pénal, 
XXXIVe Congrès français de criminologie, 
2008 [http://journals.openedition.org/champpenal/239]. 



met, dans le cadre de ce cours, Tarde au service d’un sociologie individualiste qui 
permettrait de résoudre le problème de « conciliation du collectif avec l’individu 
[…] dans le sens individualisme qui est celui du droit ». La substance de son 
enseignement est publiée dans La Science sociale traditionnelle (1896), ouvrage dédié 
à Tarde et son ami Georges Dumesnil. Sociologie catholique se prolongeant dans 
une physique sociale, le cours se consacre à une démolition des présupposés 
objectivistes de la sociologie spencerienne (et donc durkheimienne) et leur 
corolaire politique, le collectivisme. Son entreprise de théorisation de la « matière 
sociale » se prolonge dans ses Leçons sur le mouvement social, données à Toulouse 
en 1898 qui déroutera bien des lecteurs par ses références aux conceptions 
thermodynamiques95. 

Les cours de science sociale sont, au total, en nombre fort réduit. Ceux qui 
revendiquent une forte adhésion à l’un des courants sociologiques, comme les 
leplaysiens, ne prolongent pas pour autant leur engagement par une « pédagogie 
sociologique » explicite au sein des facultés de droit96. En réalité, des professeurs 
l’enseignent plutôt sous couvert des autres branches du droit, dans le cadre de leurs 
chaires (ou de cours complémentaires). Il ne s’agit donc pas seulement de relever 
que certains juristes mobilisent la sociologie dans leurs écrits doctrinaux mais 
transmettent aussi une information sociologique à leurs étudiants. Concernant ces 
usages doctrinaux (traités, articles, comptes rendus, etc.), il faut noter (le fait saute 
aux yeux du lecteur) les nombreuses et éclectiques références aux travaux 
sociologiques, même s’il s’en faut de beaucoup que les professeurs leur prêtent tous 
la même autorité97. Une enquête mériterait par ailleurs d’évaluer la nature, 
l’ampleur, les raisons de ces emprunts et usages par le droit savant. L’examen des 
comptes rendus des revues juridiques de l’époque démontre que la connaissance 
sociologique déborde le seul cadre français (voir les travaux de Colojanni, de Greef, 
Ehrlich, Maine, Post, etc.). Les thèses de doctorat sont un vecteur essentiel de cette 
diffusion. Concernant l’enseignement, la place de la sociologie est plus délicate à 
situer car on ne dispose qu’à de rares exceptions du contenu exact des cours 
professés (les manuels et précis constituent néanmoins des guides précieux). Il peut 
être hasardeux de tirer des écrits doctrinaux de ces professeurs une photographie 
fidèle de leurs leçons orales. Un certain nombre de cours publiés ou, plus 
modestement, de leçons d’ouverture attestent d’un tel recours, comme, pour ne 
prendre qu’un exemple, Edmond Thaller qui défend longuement la « méthode 
sociologique » (celle des Principes de sociologie de Spencer) dans la leçon 
introductive de son cours de droit commercial comparé à la faculté de droit de 
Lyon98. Certaines disciplines sont plus propices que d’autres à cette mobilisation 
sociologique, comme c’est le cas pour le droit criminel (toujours à Lyon, 
René Garraud expose aux étudiants les thèses sur le crime de « l’école sociologique 

                                                 
95 Sur l’ensemble des thèses sociologiques de Hauriou, on renverra à F. AUDREN, M. MILET, 
« Hauriou sociologue », art. cité. ; et J.-M. BLANQUER, M. MILET, L’invention de l’État, op. cit., 
p. 82-97 et 115-119. 
96 L. GUERLAIN, L’École de Le Play et le droit, op. cit. donne la liste, somme toute réduite, des 
enseignements assurés par les juristes leplaysiens dans les facultés d’État et les facultés libres. 
97 Pour cette utilisation contrastée de la sociologie dans la doctrine, on en trouve des illustrations 
dans N. HAKIM, F. MELLERAY, Le renouveau de la doctrine française, op cit. 
98 E. E. THALLER, « De la place du commerce dans l’histoire générale et du droit commercial dans 
l’ensemble des sciences (méthode sociologique) », Annales de droit commercial français, étranger 
et international, vol. II, 1892, p. 49-70. 



» et de « l’école anthropologique ») ou pour l’histoire du droit99. Le thème de 
l’évolution est, en effet, un point de croisement entre l’anthropologie, la sociologie 
et l’histoire du droit. Les juristes-historiens trouvent dans les distinctions 
« solidarité mécanique/solidarité organique » (Durkheim), 
« statut/contrat » (Maine) ou encore « communauté/société » (Tönnies) des 
instruments pour réordonner d’une manière dynamique le mouvement historique. 
La question du social cède le pas devant celle de l’évolutionnisme : sur ce terrain, 
Herbert Spencer et Émile Durkheim (qui revendique une méthode historico-
comparative dans ces premiers travaux) deviennent plus fréquentables au même 
titre que Tylor, Sumner Maine, Ihering ou Letourneau. Les enseignements sur la 
protohistoire se nourrissent des dernières découvertes de l’anthropologie 
physique ; les théories socio-anthropologiques permettent de penser et de 
présenter l’histoire comme le progrès continu des droits de l’individu et 
l’affirmation d’une société civilisée, c’est-à-dire ordonnée et pacifiée par le droit 
civil. Cet évolutionnisme transparait aussi bien dans les recherches que les 
enseignements de Paul-Frédéric Girard (qui s’oppose à Tarde et son idée 
d’imitation), Ernest Glasson, Paul Gide, Jobbé-Duval, Paul Viollet ou encore 
Paul Huvelin (un des collaborateurs de L’Année sociologique)100. Très 
significativement, Raymond Saleilles, qui enseigna l’histoire du droit au début de 
sa carrière, finit par confondre méthode sociologique et méthode historique. Un 
juriste-sociologue n’est rien d’autre, à ses yeux, qu’un juriste doté d’un sens 
historique, d’une conscience historique favorisant les progrès juridiques101. 

Quoiqu’il en soit, les Facultés de droit se trouvent dans une situation quelque 
peu inconfortable. La légitimité sociologique passe progressivement du côté de 
l’équipe durkheimienne autour de 1900 qui impose ses normes de scientificité dans 
le champ restreint des études sociologiques. Si cette supériorité demeure fragile 
institutionnellement (les durkheimiens n’occupent qu’un nombre limité des 
positions académiques symboliquement fortes et, par exemple, sont exclus de 
toutes chaires du Collège de France), elle conduit toutefois à éliminer la 
concurrence et à reléguer les projets alternatifs au rang de curiosité et 
d’amateurisme. Les entreprises de Worms (Revue internationale de 
sociologie, Institut international de sociologie, Société de sociologie de Paris) tombent 
sous le reproche d’un éclectisme immature (pour ne rien dire de leur organicisme 
coupable). Les efforts de Tarde sont rabaissés au rang d’exercices littéraires 
dilettantes. Le projet porté par les leplaysiens se voit reprocher sa philosophie 
sociale dangereusement réactionnaire qui ruineraient tout effort d’objectivation du 
social. Les Facultés juridiques montrent, en définitive, un certain intérêt pour des 

                                                 
99 De 1897 à 1905, les comptes rendus critiques de la Revue historique de droit français contiennent 
une rubrique « sociologie ». Un certain nombre d’ouvrages sociologiques sont également 
recensés dans une rubrique « philosophie du droit ». La Revue du droit public possède également 
une rubrique « sociologie », au contour un peu flou, entre 1904 et 1909 qui regroupe des 
ouvrages hétérogènes. Avant cette période, la revue signale des ouvrages de sociologie dans son 
« Bulletin bibliographique ». Dans les deux revues, la bibliographie consacrée à ces ouvrages 
demeure très modeste par rapport au total de la bibliographie commentée. 
100 L. GUERLAIN, « Entre science juridique et savoirs anthropologiques. Évolutionnisme et 
histoire comparée du droit chez Émile Jobbé-Duval (1851-1931) », Clio@Themis. Revue 
électronique d’histoire du droit, no 15 2019 [http://journals.openedition.org/cliothemis/638]. 
101 Le recours à la sociologie est ici un moyen de lutter contre le fatalisme et l’immobilisme de 
l’École historique allemande qui a une « attitude d’immobilisation du droit » : R. SALEILLES, 
« École historique et droit naturel », Revue trimestrielle de droit civil, no 1, 1902, p. 80-112 et 
« Conférence sur les rapports du rapport et de la sociologie », Revue internationale de 
l’enseignement, t. 48, 1904, p. 420-432. 



projets sociologiques condamnés sur le terrain académique et se trouvent en 
rupture, à de rares exceptions près (on pense au civiliste Emmanuel Lévy et à 
Paul Huvelin, collaborateurs à L’Année sociologique), avec la sociologie 
durkheimienne qui accapare de plus en plus fortement la légitimité scientifique. 
Au-delà même du conflit des facultés, il y avait pourtant bien des occasions de 
confrontations et de dialogues, d’autant plus que la sociologie promue par les amis 
de Durkheim s’est emparée avec une grande aisance des thèmes traditionnels des 
Facultés juridiques102. En défendant d’autres légitimités sociologiques, les 
professeurs de droit seront comme à contre-courant de l’histoire confirmant par la 
même, aux yeux de certains, qu’ils sont détenteurs d’un savoir immémorial et utile 
mais démodé. 

III. Le droit comme science sociale 

Les Facultés de droit ne prendront pas sérieusement part au développement de 
la sociologie, même si certains de ses membres savent parfaitement en faire bonne 
usage pour leurs besoins et mettre leurs compétences au service de quelque courant 
sociologique (prioritairement, le courant leplaysien). L’essor d’un nouveau savoir 
de la société hors des Facultés juridiques dépasse largement la question de la 
formation des élites et de la transmission d’une culture juridique. Il traduit 
également un mouvement plus souterrain et général qui voit progressivement 
basculer les « sciences sociales » vers les Facultés de lettres. Non seulement la 
discipline sociologique était invitée à rester à la porte des Facultés de droit mais la 
totalité des disciplines politiques et sociales qui y sont enseignées se voyaient 
contester le titre même de « sciences sociales ». En 1901, Charles Gide peut sans 
doute s’enorgueillir que les Facultés de droit sont des « Facultés des sciences 
sociales » mais il ne percevait pas combien, au même moment, le périmètre et la 
définition des sciences sociales étaient en train de changer substantiellement et 
échappaient aux juristes. Autour de 1900, les savoirs sociaux des juristes 
apparaissent bien moins comme des sciences sociales que comme de nouvelles 
branches du droit ; les « sciences sociales » promues par l’Université républicaine 
s’installent dans les Facultés de lettres pour recouvrir de nouveaux territoires 
disciplinaires (psychologie, sociologie, pédagogie, etc.). En somme, les « sciences 
sociales » sont de moins en moins « politiques » et de plus en plus « humaines ». 

A. Branches du droit versus sciences sociales 

Des juristes, avons-nous vu, avaient des raisons sérieuses de revendiquer le titre 
de « Facultés de de sciences sociales » mais, en réalité, ils régnaient sur un royaume 
en voie de décomposition. La dynamique universitaire impulsée par la 
IIIe République redistribue, en effet, l’ordre des savoirs et la division du travail 
scientifique. Elle ambitionne de briser le modèle classique des humanités classiques 
au nom d’un nouveau « modèle disciplinaire ». Longtemps, à l’exception de la 
Sorbonne, les cours des Facultés des lettres et des sciences se conformaient aux 

                                                 
102 Récemment, Matthieu Bera vient d’éditer un cours inédit : E. DURKHEIM, Leçons de sociologie 
criminelle (1892-1893), Paris, Flammarion, 2022. Parmi une littérature abondante, voir : 
P. LASCOUMES, « Le droit comme science sociale. La place d’É. Durkheim dans les débats entre 
juristes et sociologues à la charnière des deux siècles (1870-1914) », in F. CHAZEL, 
J. COMMAILLE (dir.), Normes juridiques et régulation sociale, Paris, LGDJ, 1991 ; M. PLOUVIEZ, 
Normes et normativité dans la sociologie d’Émile Durkheim, thèse de doctorat en philosophie, 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2010 ; J.-L. HALPÉRIN, « Durkheim et la culture juridique 
de son temps », in W. GEPHART, D. WITTTE (dir.), The Sacred and the Law. The Durkheimian 
Legacy, Frankfurt am Main, Klostermann, 2017, p. 73-92. 



chaires de lycée où dominent l’érudition classique et la rhétorique. Ce dogme de 
l’Université reliant les Facultés aux lycées est considéré comme un obstacle au 
renforcement des missions de formation et de recherche de ces facultés. Il devenait 
donc essentiel d’intégrer dans ces dernières des savoirs négligés dans l’instruction 
publique ancienne. Une telle modernisation des programmes et des matières 
s’effectue sur la base d’une spécialisation des chaires existantes mais aussi par 
l’introduction de cours réguliers, complémentaires et spécialisés. On entendait, 
ainsi, discipliner ces savoirs enseignés en traçant et définissant autant que possible, 
suivant des principes classificatoires cohérents et raisonnés, leur contour et leur 
contenu. La « discipline » devenait le cadre permettant de contrôler la production 
et la transmission des connaissances scientifiques. L’autonomie revendiquée par 
chacune des disciplines ne constitue pas un obstacle, dans une logique transversale 
des savoirs, à leur articulation et leur complémentarité pour penser l’homme et la 
culture dans leur globalité. La première de ces « sciences sociales » à briser, dans 
les Facultés de lettres, le monopole des humanités classiques est la géographie. Des 
cours de pédagogie, de sociologie, d’histoire sociale et contemporaine ou encore de 
psychologie y font leur entrés à partir des années 1880 (le terme de « discipline », 
dans le sens savant, se diffuse précisément à ce moment103). 

La dynamique disciplinaire, en favorisant la rénovation des Facultés 
« académiques » (lettres et sciences), fait vaciller les certitudes des Facultés de 
droit. Certes, ces dernières ne sont pas restées à l’écart de cette « ouverture 
disciplinaire » ni étrangères à des formes de spécialisation (par exemple, le 
sectionnement de l’agrégation entre le droit public, le droit privé, l’histoire du droit 
et l’économie politique en 1896). Mais, elles restent dominées par une 
représentation unitaire du droit. Elles pensent, par conséquent, les différents 
savoirs moins sur le mode de l’autonomie disciplinaire que sur le mode de la 
scissiparité de la matière juridique. C’est la métaphore traditionnelle de 
l’Arbor iuris. Les juristes ne parlent pas de « disciplines » mais de « branches », de 
« matières » ou de « divisions104 ». Le phénomène de spécialisation dans les 
fFacultés de droit ne se pense donc pas, à proprement parler, en termes 
disciplinaires (la notion ne sera popularisée dans les milieux juridique seulement à 
partir de l’entre-deux guerres). Les « sciences sociales » promues à partir des 
réformes des années 1870-1880 sont conçus comme des nouvelles ramifications du 
corps du droit : l’histoire du droit, la science financière, le droit international public, 
la législation industrielle ou encore la législation coloniale. Sans doute, ces 
nouveautés soulèvent-elles quelques questions sur la meilleure façon de penser leur 
inclusion dans le champ juridique existant. Toutefois, elles ne se distinguent pas 
par une sorte d’étrangeté épistémologique et peuvent sans peine être distribuées 
dans la summa divisio, sans entamer la prééminence du droit civil. À l’inverse, 
l’économie politique et la sociologie sont venues troubler l’ordonnancement de la 
science du droit. Tout d’abord, l’économie politique pouvait apparaître comme le 
rejet indiscipliné du savoir juridique (les réflexions d’Adam Smith et de 
François Quesnay ne s’originent-elles pas dans le droit naturel ?). Longtemps 
restée entre les mains d’un « lobby libéral » hors de l’Université, elle finit par être 

                                                 
103 A. CHERVEL, « L’histoire des disciplines scolaires. Réflexions sur un domaine de recherche », 
Histoire de l'éducation, no 38, 1988, p. 59-119 ; J. F.-FABIANI, « À quoi sert la notion de 
discipline ? », in J. BOUTIER, J.-C. PASSERON, J. REVEL (dir.), Qu’est-ce qu’une discipline ?, Paris, 
Éditions de l’EHESS, 2006, p. 11-34. 
104 S. BARBOU DES PLACES, F. AUDREN, « Éloge de la discipline. Le savoir juridique face au modèle 
disciplinaire », in F. AUDREN, S. BARBOU DES PLACES (dir.), Qu’est-ce qu’une discipline juridique ? 
Fondation et recomposition des disciplines dans les facultés de droit, Paris, LGDJ, 2018, p. 3-33. 



rattachée à la faculté de droit en 1877. Greffe difficile sur l’arbre du droit, ses 
partisans démontrent rapidement des velléités autonomistes vis-à-vis d’une Faculté 
de droit dont elle dénonce l’approche textuelle et déductive. Pour des raisons 
politiques, scientifiques et pédagogiques, sa légitimité dans ces Facultés ne cesse 
pas d’être soulevés à l’intérieur comme à l’extérieur de l’Université. 

Que dire, ensuite, de la sociologie ? À la différence de l’Allemagne, la question 
de la sociologie n’est pas pensée par rapport au droit mais plutôt contre lui105. 
Saint-Simon, Comte, Le Play, Durkheim s’en prennent aux « légistes » et à leur 
savoir incapable, à leurs yeux, d’approcher et d’expliquer la vie propre de la société. 
D’où le recours aux ressources de la biologie ou de l’anatomie comparée permettant 
de saisir, par un jeu de contrastes, cette vie collective mais également d’échapper 
aux idéalités contenues dans la pensée juridique. Cela ne signifie pas naturellement 
que la sociologie ignore le droit mais elle l’aborde et le pense d’une manière 
déplacée, sous une certaine description, qui lui donne un accès privilégié au monde 
social : ce dernier n’est plus une création politique mais un ordre naturel doté d’une 
organisation interne propre. La sociologie est née d’une critique de la figure du 
législateur (ses différents courants se reconnaissent dans cette critique de la loi 
comme institution rationnelle ou convention arbitraire, c’est-à-dire son 
artificialisme). Rapprochant les mœurs des lois, ces dernières sont conçues d’un 
point de vue sociologique comme l’expression de la vie collective. On serait tenté 
de dire que, dans son principe même, la sociologie interdit d’en faire une branche 
du droit parce qu’elle travaille constamment, par un retournement majeur, à 
déterminer des lois du social englobant la totalité des phénomènes humains, à 
commencer par les phénomènes juridiques. La sociologie ne peut trouver sa place 
à côté des autres branches du droit puisqu’elle devrait les commander toutes. Le 
fruit sociologique ne parvenant pas à murir sur l’arbre du droit ; il donnera toute 
sa saveur dans le nouveau panier des sciences humaines. 

C’est bien un nouvel espace, au tournant du XXe siècle, qui s’impose et prétend 
lui aussi au titre de « sciences sociales ». Il était composé d’une toute autre manière 
que celle promue par les Facultés de droit. Sociologie, histoire, pédagogie ou encore 
psychologie versus droit constitutionnel, économie politique, droit international ou 
droit colonial. La nouveauté de ce paysage devait donc beaucoup à la logique 
disciplinaire (classification, organisation et régulation des études sur la société) qui 
sous-tendait, dans cette France républicaine, la réorganisation de l’enseignement 
supérieur sous l’autorité des pouvoirs publics. Ces « sciences sociales » 
ambitionnent d’expliciter les comportements humains d’une manière inédite : les 
qualités psychologiques et les croyances de l’individu, au fondement de l’action 
humaine, sont appréhendées comme une fonction des institutions sociales et des 
modèles normatifs qu’elles déterminent. Ces « sciences sociales » nouveau style ont 
donc beau jeu de souligner que les « sciences sociales » des juristes ne sont rien 
d’autres qu’une actualisation de la liste des matières juridiques enseignées. Elles 
n’ajoutent rien, à leurs yeux, à la compréhension et à l’analyse des phénomènes 
sociaux. Du droit civil au droit colonial en passant par la législation industrielle et 
le droit administratif, les juristes n’auraient, comme à l’ordinaire, qu’à faire le 
commentaire de textes en vue de leur application. Critique sévère et peu soucieuse 
des débats doctrinaux et méthodologiques de l’époque. Elle n’en pointe pas moins 
une vérité que les juristes eux-mêmes ne manquent pas d’approuver sans fausse 

                                                 
105 B. KARSENTI, « La naissance de la sociologie et ses effets dans la pensée du droit », in 
O. JOUANJAN, E. ZOLLER (dir.), Le “moment 1900”. Critique sociale, critique sociologique du droit en 
Europe et aux États-Unis, Paris, Éditions Panthéon-Assas, 2015, p. 23-33. 



pudeur : l’ouverture aux « sciences sociales » dans les Facultés juridiques est avant 
tout une clôture juridique des questions économiques et sociales. Il s’agissait de 
mettre entre les mains des professionnels du droit et des administrateurs les outils 
indispensables à la décision judiciaire ou politique. Entre les juristes et les 
sociologues, les accusations outrées et les incompréhensions réciproques ne 
manqueront pas d’alimenter un débat infini sur leurs identités respectives. Mais 
incontestablement, les « sciences sociales » étaient appelées à désigner de moins 
en moins les « sciences d’État » et de plus en plus les « sciences humaines ». Si 
Duguit et Glasson n’avaient pas tort d’affirmer que les Facultés de droit sont à la 
fin de ce siècle des « Facultés de sciences sociales », il faut également relever qu’au 
moment où ils formulent non sans fierté cette conclusion, un mouvement de fond 
conduisait subrepticement à refuser de plus en plus systématiquement aux 
enseignements juridiques la qualité de « sciences sociales ». Le maintien de 
l’économie politique et des sciences politiques dans ses rangs n’y change rien. Ce 
n’est plus seulement la sociologie qui s’échappait des Facultés de droit, c’est le 
continent entier des sciences sociales qui passait sous le pavillon des Facultés de 
lettres. 

B. Science morale et politique versus sociologie 

Le droit lui-même est-il une science sociale ? Question, à présent, un peu 
incongrue face à la domination des Facultés de lettres dans le champ des savoirs de 
la société. Pourtant, les juristes de la Belle époque recourent fréquemment à une 
telle qualification. Léon Duguit, Édouard Lambert, Raymond Saleilles ou encore 
Edmond Thaller n’hésitent pas à relever que « le droit est une science 
sociale ». Cette certitude partagée par un certain nombre de professeurs alimentait 
l’aspiration à voir les Facultés juridiques se transformer en Facultés de sciences 
sociales. L’ambition n’était pas seulement de compléter le dispositif de formation 
par l’ajout de nouvelles matières mais bien d’affirmer la prééminence de la science 
juridique parmi les savoirs sociaux et politiques. L’intrusion de la sociologie, voire 
de l’économie politique, soulève en effet des questions à la fois de nature 
institutionnelle (Où les enseigner ? Par qui et comment ?) mais aussi d’une nature 
plus « existentielle ». Ce qui est en jeu, c’est aussi la prétention du savoir juridique 
à être « la science sociale par excellence », selon une expression courante tout au 
long du XIXe siècle. Avec l’émergence des sciences humaines qui transforment le 
mode d’existence des savoirs de la société106, la science juridique remplit-elle 
encore les conditions de scientificité nécessaire pour revendiquer ce titre de 
« science sociale » ? N’est-elle pas un « art », impliquant pratiques et savoir-faire, 
plutôt qu’une « science107 » ? Les partisans de la sociologie relancent alors les 
attaques sur l’orientation radicalement pratique du savoir juridique. 

Bien des professeurs de droit n’acceptent pas la réduction pratique de leur 
activité savante et porte le « droit comme science sociale » en étendard. Ils 
pouvaient à cet égard invoquer pour justifier leur position de sérieuses raisons 
historiques. L’Université napoléonienne, peu soucieuse des choses de l’esprit, avait 
resserré la conception du droit autour de la transmission d’une culture juridique 
minimale et réduit le rôle de la faculté à la diplomation des futurs professionnels 

                                                 
106 B. KARSENTI, « Le problème des sciences humaines. Comte, Durkheim, Lévi-Strauss », Archives de 
Philosophie, vol. 63, no 3, 2000, p 445-65. 
107 Fernand Faure se lance dans une défense du droit comme science et art dans un article 
« Science et art », L. SAY, J. CHAILLEY (dir.), Nouveau dictionnaire d’économie politique, t. 2 (I-Z), 
Paris, Guillaumin et cie, 1900, p. 766. 



du droit. On ne compte plus, au XIXe siècle, les témoignages décrivant le caractère 
asséchant et l’absence d’ambition intellectuelle de l’enseignement juridique. Sans 
même parler de la pratique de l’exégèse des codes qui sera vouée aux gémonies par 
la « génération 1900 ». La communauté universitaire des juristes, en particulier 
sous les monarchies constitutionnelles, est beaucoup plus diverse et originale que 
le souvenir conservé d’elle. Mais elle reste bridée par des structures et programmes 
universitaires et la mission professionnalisante qui lui est assignée. Toutefois, la 
science du droit ne se réduit pas au commentaire rhétorique et à l’herméneutique 
juridique qui ont, par ailleurs, donné lieu à des monuments doctrinaux. Des juristes 
prennent quant à eux le parti d’inscrire leur démarche au plus près des sciences 
morales et politiques108. Dans cette perspective, le rôle du juriste n’est plus 
seulement de mettre en ordre les règles juridiques produites par les autorités et 
d’expliciter la volonté qui a présidé à leur édiction. L’objectif est de contribuer à 
créer des outils juridiques permettant de « gouverner les esprits » et de mettre en 
forme aussi harmonieusement que possible le monde social. La science juridique 
est donc porteuse d’une philosophie sociale capable d’ajuster l’ordre juridique aux 
besoins de l’époque et de conduire les individus vers un avenir meilleur. Une telle 
approche fut investie par un ensemble de juristes mus par des intérêts 
contradictoires, soucieux tantôt de rappeler au pouvoir la nécessité de libéraliser 
les législations civile et politique tantôt de socialiser les réponses juridiques aux 
crises politiques, sociales et économiques traversées par le pays. En 1840, 
Firmin Laferrière affirme que : 

La science du droit est la science sociale par excellence. Au milieu des 
inquiétudes morales qui travaillent aujourd’hui la société, elle présente un corps 
de doctrine qui unit le présent au passé, et nous garantit de l’avenir109. 

« Science sociale par excellence » ? La formule connaîtra un certain succès dans 
les milieux juridiques. Les Lerminier, Klimrath, Rossi, Wolowksi ou encore 
Laboulaye (nourris du saint-simonisme, de l’éclectisme de Cousin, de l’utilitarisme 
de Bentham ou encore de l’historicisme de Savigny110) ne cesseront de rappeler que 
la science juridique appartient de plein droit aux sciences morales qui l’éloigne de 
toute abstraction spéculative et des chicanes du Palais. 

Cette tradition alternative se déploie, en réalité, en dehors du milieu 
universitaire. Des passerelles existent mais ses partisans ne trouvent pas souvent 

                                                 
108 Sur les sciences morales et politiques, voir prioritairement les travaux de J. VINCENT, « Les 
sciences morales et politiques : un nouveau paradigme », in C. CHARLE, L. JEANPIERRE (dir.), La 
Vie intellectuelle en France (XIXe-XXe siècle), vol. 1, Paris, Seuil, 2016, p. 137-142 ; Id., « La crise des 
discours préliminaires : les encyclopédies à l’épreuve des sciences morales et politiques », in 
V. BOURDEAU, J.-L. CHAPPEY, J. VINCENT (dir.), Encyclopédisme et politique à l’ère des révolutions, 
Presses Universitaires de Franche-Comté, 2020, p. 123-149. 
109 Y.-A. DURELLE-MARC, « La Revue bretonne de Droit et de Jurisprudence de F. Laferrière 
(Rennes, 1840-1842) et l’“École” historique française du droit », in J. POUMARÈDE (dir.), Histoire 
de l’histoire du droit, Toulouse, Presses universitaire de Toulouse (Études d’histoire du droit et des 
idées politiques, no 10/2006), 2006, p. 375-390. 
110 Sur cette perméabilité des milieux juridiques aux différentes philosophies sociales de 
l’époque, quelques exemples : P. RÉGNIER, « Les saint-simoniens et la philosophie allemande ou 
la première alliance intellectuelle franco-allemande », Revue de synthèse, IVe série, no 2, avril-
juin 1988, p. 231-245 ; M. XIFARAS, « Science sociale, science morale ? Note sur la pénétration de 
l’économie dans la pensée juridique française au XIXe siècle », in H. MOHNHAUPT, J.-
F. KERVÉGAN (dir.), Wirtschaft und Wirtschaftstheorien in Rechtsgeschichte und Philosophie, 
Klostermann, 2004, p. 185-225 ; T. POUTHIER, Au fondement des droits. Droit naturel et droits 
individuels en France au XIXe siècle, Paris, Classiques Garnier, 2019. 



leur place dans les Facultés de droit qui ont montré, tout au long du XIXe siècle, une 
forte résistance à ces sciences morales et politiques111. Dans tous les cas, l’attention 
et les ambitions de ces juristes se portent plutôt vers l’Académie des sciences 
morales et politiques, le Collège de France ou encore les institutions historiques et 
érudites. Ce sont des « marginaux sécants » qui n’ignorent pas complétement les 
milieux juridiques consacrés par l’Université. Mais, ils n’attendent pas d’eux les 
progrès scientifiques qu’ils appellent de leurs vœux et n’hésitent pas à prendre des 
initiatives qui assurent la viabilité de leur entreprise réformatrice. Se reconnaissant 
pleinement dans ce programme de sciences morales et politiques, les grandes 
revues juridiques de l’époque sont fondées par les juristes dont aucun n’occupe de 
position au sein des Facultés de droit : La Thémis de Athanase Jourdan et 
Hyacinthe Blondeau (ce benthamien, en poste à la faculté parisienne, est en 
désaccord scientifique avec ses collègues), la Revue de législation et de jurisprudence 
de Louis Wolowski, la Revue de droit français et étranger de 
Jean-Jacques Gaspard Foelix ou encore la Revue historique de droit français et 
étranger d’Édouard de Laboulaye. Les fondateurs tentent d’entrainer dans leur 
sillage des collaborateurs provenant de milieux judiciaires et universitaires en 
impulsant un nouvel agenda de recherche. Une chose est certaine : la dynamique 
scientifique est bel et bien portée par ce courant lié étroitement aux sciences 
morales et politiques. Pendant une large partie du XIXe siècle, la division 
structurante dans la science du droit est bien moins celle qui opposerait l’exégèse 
à l’histoire que celle qui distingue approche dogmatique et « science sociale »112. 

À quand remonte cette tradition du droit « comme science sociale » ? Elle peut 
être datée de la Révolution française, et plus particulièrement à la 
Républicaine thermidorienne qui instaure, par exemple, un cours de législation 
dans les nouvelles écoles centrales (1795) présenté comme une introduction à la 
science sociale. L’objectif était de former des citoyens vertueux pénétrés du sens 
des nouvelles institutions républicaines. C’est au même moment que l’Institut 
national, chargé de recueillir les découvertes et perfectionner les arts et les sciences, 
est créé : par exemple, dans certaines séances de sa deuxième classe (Sciences 
morales et politiques), Cambacérès entreprend précocement ses collègues de la 
nécessité de perfectionner la « science sociale113 ». Les juristes en seront 
incontestablement des promoteurs importants tout au long du XIXe siècle (cf. après 
sa suppression par Napoléon en 1803, la recréation de l’Académie des sciences 
morales et politiques par François Guizot en 1832 dans un esprit différent du 
républicanisme de sa devancière) et on comprend qu’elles aient pu contribuer à 
agréger certains milieux juridiques qui voient en cette approche un levier de 
transformations politiques et sociales. 

                                                 
111 Par exemple, M. VENTRE-DENIS, Les Sciences sociales et la faculté de droit de Paris sous la 
Restauration. Un texte précurseur : l’ordonnance du 24 mars 1819, Paris, Klincksieck, 1985. 
112 Un même paradigme unit démarche exégétique et approche historique : B. FRYDMAN, Le sens 
des lois. Histoire de l’interprétation et de la raison juridique, Bruxelles-Paris, Bruylant-LGDJ, 2011. 
113 K. M. BAKER, « The early history of the term ‘social science’ », Annals of Science, vol. 20, no 3, 
1964, p. 211-226 ; J. J. R. CAMBACÉRÈS, « Discours sur la science sociale », in Mémoires de l’institut 
national des sciences et arts : sciences morales et politiques, t. III, Paris, Baudouin, An IV, p. 3 : 
« L’économie politique, la législation et la morale tendent donc au même but, celui de 
perfectionner les relations sociales. Mais leurs moyens ne sont pas les mêmes : l’une lie les 
hommes par l’intérêt, l’autre par l’autorité, la troisième par le sentiment. L’économie politique 
considère l’homme avec ses facultés physiques ; la législation, avec ses droits ; la morale, avec 
ses passions : d’où l’on peut déduire que la science n’est véritablement que la science de 
l’homme ». 



Les dernières décennies du XIXe siècle connaissent une évolution remarquable 
des équilibres. À la faveur des appels répétés à la « Science », de la montée en 
puissance déjà évoquée d’un modèle scientifique universitaire et de la valorisation 
de la figure du professeur-savant, certains professeurs de droit vont se saisir à leur 
tour du projet des sciences morales et politiques pour entreprendre une rénovation 
des études juridiques et de la science du droit. Si les « sciences humaines » 
naissantes (psychologie, sociologie, anthropologie, etc.) entreprennent une 
démolition des traditionnelles sciences morales, la science juridique les recycle et 
les met au service d’un nouveau projet scientifique. Si une ligne a donc longtemps 
séparé les professeurs des Facultés de droit (dedans) du groupe d’outsiders de la 
« science sociale » (dehors), le clivage devient, à partir de la Belle Époque, interne 
aux Facultés de droit. Cette « science sociale » devient une ressource pour une 
partie du corps enseignant lassé des routines des structures vieillies de l’Université 
napoléonienne et des conséquences sociales et politiques du retard de la science du 
droit. Des sciences morales et politiques, ces juristes retiennent que la science 
juridique est, ou devrait être, une science de gouvernement, un savoir prenant en 
charge la régulation et l’organisation des conduites des individus. Quoi de plus 
naturel que de constater que le droit n’est pas seulement matière à des 
commentaires infinis mais un moyen d’instituer et de régler des comportements 
humains ? Le juriste doit veiller, par conséquent, à réarticuler les moyens 
juridiques en fonction des fins sociétales recherchées. D’où, autour de 1900, le 
slogan récurrent que la science du droit est une « science d’observation », au sens 
où elle doit constamment évaluer et réajuster, au nom de la science, l’ordre 
juridique en fonction des attentes sociales ou des contingences politiques. D’où 
également l’importance accordée à la « méthode juridique » – thème incarné par 
la personne de François Gény – puisque c’est l’instrument qui doit assurer ce juste 
équilibre des moyens et des fins, une juste application de la loi. La méthode est un 
chemin vers la justesse, la justice et la garantie des droits. En somme, au sein des 
Facultés de droit, on en vient à opposer à la forme traditionnelle du savoir juridique 
une démarche plus attentive à la réalité sociale et aux luttes d’intérêts. Cette 
opposition sera formalisée au XXe siècle par Julien Bonnecase, avec des outrances 
maintes fois dénoncées, sous les traits d’un conflit entre une « École de l’Exégèse » 
et une « École scientifique114 ». Cette dernière est, tout bien considéré, la reprise 
du vieux programme des sciences morales et politiques revivifié par une légistique 
embryonnaire et une judiciarisation inédite de la science juridique. 

Dans un pays où règne à présent une démocratie parlementaire, la production 
législative sous la IIIe République devient l’épicentre de la vie juridique soumise aux 
passions politiques et aux calculs partisans. Il devenait déterminant de veiller à la 
qualité des lois pour en assurer la pertinence, et l’efficacité115. Ce souci de la loi est 
au cœur de l’ouvrage de Jean Cruet, La vie du droit ou l’impuissance des lois (1908), 
souvent présenté comme un classique de la sociologie du droit. Cette étude rédigée 
par un fervent républicain est surtout un énergique essai sur la fabrique réflexive 
de la loi invitée à devenir le point de convergence et d’enregistrement des 
évolutions sociojuridiques. La période met alors en place tout un réseau 
d’associations et sociétés chargées de réfléchir à des améliorations législatives (par 
ex. Société de législation comparée, 1869 ; Société générale des prisons, 1877 ; 

                                                 
114 N. HAKIM, « Julien Bonnecase : historien de la science juridique ? », in J. POUMARÈDE (éd.), 
Histoire de l’histoire du droit, Toulouse, Presses de l’Université Toulouse 1 Capitole, 2006, 
p. 291-302. 
115 M.-J. REDOR, « C’est la faute à Rousseau… Les juristes contre les parlementaires sous la 
Troisième République », Politix, no 32, 1995, p. 89-96. 



Société d’études législatives, 1901116), notamment à partir d’une meilleure 
connaissance des expériences étrangères. Le professeur de législation industrielle 
Paul Pic préside, par exemple, un Office social de renseignement et d’études de 
Lyon (1901) qui se charge de documenter, à l’aide d’enquêtes de terrain, les 
conditions de vie des travailleurs, l’état des salaires et des rapports sociaux. L’esprit 
expérimental, celui promu par un Claude Bernard, doit faire entrer la législation 
dans un âge scientifique et transformer l’enceinte parlementaire en véritable 
laboratoire législatif. Par une intensification du travail de compilation et 
collationnement documentaires, de voyages à l’étranger117, d’organisation de 
manifestations scientifiques (voir l’Exposition universelle à Paris en 1900 donne 
son lot de rencontres comme le célèbre Congrès international de droit comparé), 
les milieux juridiques et politiques œuvrent à une amélioration des lois et, autant 
que possible, à l’organisation d’une sorte d’intelligence collective de la vie juridique 
nationale. Et, si toutes leurs propositions et projets sont bien loin d’aboutir ou de 
retenir l’attention du législateur, l’expertise des professeurs de droit se révèlent 
essentielles dans ces débats118. L’ambition empirique de ces juristes va parfois 
encore plus loin. La période voit ainsi les prémices d’une « sociologie législative ». 
Souhaitant évaluer les conséquences pratiques des régimes de transmissions en 
usage dans chaque contrée de la France », la Société d’économie sociale, fondée par 
Le Play, confie à partir de 1867 à un jeune docteur en droit le lancement 
vaste Enquête sur l’état des familles et l’application des lois de succession. Substituant 
aux statistiques une démarche monographique, cette enquête est effectuée en 
plusieurs vagues jusqu’au tournant du XXe siècle119. À partir d’un long 
questionnaire réalisé sous l’autorité de Frédéric Le Play lui-même, plus de cent-
cinquante personnes (notaires, juges de paix, grands propriétaires, etc.) auraient 
été interrogées. Cette vaste enquête était destinée à démontrer que les règles 
successorales prévues par le Code civil détruisent l’esprit de solidarité et de 
continuité des familles et affaibli le caractère moral de l’union conjugale. Il s’agit 
bien une enquête à charge destinée à convaincre de l’urgence d’une réforme de 
législation civile, thème récurrent du programme leplaysien. La contestation de 
l’ordre juridique se recommande ici des données empiriques.  

                                                 
116 M. KALUSZYNSKI, « Construire la loi. La Société générale des prisons (1877-1900) », in 
P. MULLER (dir.), L’État contre la politique ? Les expressions historiques de l’étatisation, Paris, 
L’Harmattan, 1998, p. 205-221 ; M. MILET, « La fabrique de la loi. Les usages de la légistique sous 
la Troisième République (1902-1914) », in O. IHL, M. KALUSZYNSKI, G. POLLET (dir.), Les sciences de 
gouvernement, Paris, Economica, 2003, p. 123-141 ; P. ALLORANT, W. BADIER, « La Société de 
législation comparée : boîte à idées du parlementarisme libéral de l’Empire libéral à la 
République opportuniste », Clio@Themis no 13, 2017 
[http://journals.openedition.org/cliothemis/844]. 
117 Voir le dossier « Les juristes en voyageurs. Ce que les circulations humaines font aux savoirs 
juridiques (XVIe-XXe) », Clio@Thémis, no 22, 
2022 [https://journals.openedition.org/cliothemis/1987] et L. GUERLAIN, Juristes voyageurs et 
fabrique des savoirs. L’exemple des missions du ministère de l’Instruction publique (1843-1934), 
Bordeaux, mémoire pour l’habilitation à diriger des recherches, 2019. 
118 Sur les enjeux de l’expertise constitutionnelle, G. SACRISTE, « Droit, histoire et politique 
en 1900. Sur quelques implications politiques de la méthode du droit constitutionnel à la fin du 
XIXe siècle », Revue d’Histoire des Sciences Humaines, vol. 1, no 4, 2001, p. 69-94. 
119 Le maître d’œuvre de cette enquête est Claudio Jannet (1844-1894), auteur d’une thèse sur la 
liberté de tester et futur professeur d’économie politique à la faculté libre de Paris : Enquête sur 
l’état des familles et l’application des lois de succession aux populations, 1868 et Les résultats du 
partage forcé des successions en Provence, Paris, Guillaumin, Durand & Pédone, 1871. 



Cette opération de « caméralisation » de la science juridique passe également 
par l’arraisonnement de la jurisprudence par les professeurs de droit. C’est un 
« coup de force » : alors que l’analyse de la jurisprudence était prise en charge dans 
des recueils de jurisprudence (Sirey, Dalloz, Journal du Palais, Pandectes périodiques, 
etc.) par des professionnels du droit, le plus souvent des avocats, ces professeurs 
mettent à partir des année 1880 main basse sur ces entreprises éditoriales et se 
posent en interprètes légitimes des décisions de justice et des évolutions 
jurisprudentielles120. Se refusant à réduire la jurisprudence à un simple stock de 
moyens pour motiver une décision judiciaire ou fonder les prétentions des parties, 
ils la considèrent comme le lieu de cristallisation des rapports sociaux, comme une 
sorte de monitoring de l’état moral et social de la société. Instrument d’exploration 
des réalités sociales, la jurisprudence est aussi un moyen d’agir plus finement et 
efficacement sur celles-ci121. Observatoire des conflits sociaux, elle est le véritable 
moteur de la vie du droit parce qu’elle travaille perpétuellement à régler des 
conduites sociales et à se régler sur elles. Édouard Lambert parle à cet effet 
d’« interprétation sociologique du droit » (1904). Pour assurer le succès de cette 
récursivité vertueuse, les professeurs de droit s’imaginent en artisans d’un ordre 
social juste en produisant et mettant en circulation tout un ensemble de catégories 
ou de constructions juridiques qui donnent au juge les moyens de prendre en 
charge ces réalités sociales sans altérer les piliers de l’ordre juridique (propriété, 
famille, contrat) en assurant sécurité et harmonie sociale. Certains caressent ainsi 
l’espoir que le juge tempère les excès de la République radicale, encadre les 
emballements des jeux politiques et des revendications sociales et renforce les 
garanties juridictionnelles offertes aux administrés. Quelques-uns ont vainement 
espéré que le juge freine les conséquences de la législation anticléricale. On connaît 
certes l’importance des débats doctrinaux autour de 1900 sur les méthodes 
d’interprétation en droit122. Aucun des protagonistes, Gény et Saleilles en tête, n’a 
masqué les implications politiques et sociales que la nouvelle théorie des sources 
promue recèle. À défaut de réduire l’empire de la loi autant en améliorer la qualité ; 
donner, au nom de l’État de droit, des marges de manœuvres au juge mais brider 
son imagination et sa liberté123. La volonté du législateur et du juge doit céder ainsi 
devant des réalités objectives (elles peuvent se nommer « solidarité », « droit 
naturel » ou « Dieu ») qu’il importe à la fois d’identifier et de respecter. Cet 
objectivisme conduit les professeurs de droit à se penser comme des ingénieurs 
sociaux qui construisent des solutions techniques permettant d’agencer d’une 
manière raisonnable, fonctionnelle ou équitable la société. Il n’est pas surprenant 
que la « science sociale » soit souvent définie par des enseignants comme une 
science de l’organisation sociale. 

Cet objectivisme juridique rapproche la « science sociale » de certains courants 
de la sociologie naissante. Mais les juristes ne cherchent pas à faire émerger un 
niveau de réalité jusqu’alors inaperçu, le social, qui possèderait la propriété 
immanente de contraindre l’action des individus et de reproduire la société ; ils 
entendent plutôt définir un nouveau régime de la positivité juridique en pensant à 

                                                 
120 Démonstration faite par P.-N. BARENOT, Les recueils de jurisprudence, miroirs de la pensée 
juridique française, 1789-1914 : entre théorie et pratique, Paris, LGDJ, 2022. 
121 Sur les réévaluations de la jurisprudence, F. ZENATI-CASTAING, La jurisprudence, Dalloz, 
Méthodes du droit, 1991. 
122 O. JOUANJAN, E. ZOLLER (dir.), Le “moment 1900”. Critique sociale, critique sociologique du droit 
en Europe et aux États-Unis, op. cit. 
123 M.-J. REDOR, De l’État légal à l’État de droit. L’évolution des conceptions de la doctrine publiciste 
française (1879-1914), Paris, Economica, 1992. 



nouveau frais l’articulation entre norme et réalité, être et devoir-être afin de 
garantir les chances d’un « État de droit124 ». Les normes peuvent être l’expression 
d’une volonté, elles ne pouvaient pour autant échapper à l’épreuve de la réalité 
sociale. La « méthode » est le nom donné à cet effort constant d’indexer le droit sur 
cette réalité mouvante. On le mesure ici sans peine, au cœur des désaccords entre 
les sociologues et les juristes, se trouve une différence fondamentale d’articulation 
entre le scientifique et le normatif125. La sociologie durkheimienne, en particulier, 
assume pleinement la normativité de sa pratique mais d’une manière distincte de 
celle des juristes. Il ne s’agit pas seulement du débat entre cette sociologie et les 
juristes sur la nature du fait social (là où la première identifie le social au normatif, 
les seconds place le social sous la puissance du normatif126) mais aussi du problème 
épistémologique de la normativité même de la science sociale. Incontestablement, 
les professeurs de droit comprennent la science sociale comme une « science 
normative » pour laquelle la connaissance de l’objet coïncide avec la prescription 
de ce qui doit être. Elle n’est pas une science naturelle mais science et art en même 
temps. De ce point de vue, les juristes n’entendent pas à propos parler « faire 
sociologie », même parmi ceux qui sont le plus engagé dans les milieux 
sociologiques. Collaborateur influent à L’Année sociologique, le civiliste lyonnais 
Emmanuel Lévy ne s’est jamais défini autrement que comme un juriste-sociologue 
qui rend des « services juridiques » (des consultations juridiques), selon ses 
propres termes, à la classe ouvrière127. Et que dire de Duguit et de son gout pour 
des constructions doctrinales. Ses références durkheimiennes sont aussi 
importantes que l’est son éloignement de groupe de L’Année sociologique. 

Sans aucun doute, la doctrine juridique, incarnée par quelques figures influentes 
à l’instar des Charmont, Gény, Glasson, Saleilles, Souchon ou encore Thaller, a 
puisé abondamment dans les travaux sociologiques. De telles ressources 
sociologiques ont joué un rôle non négligeable (mais non unique) dans la 
construction des cathédrales doctrinales. Le service public, la responsabilité, la 
personnalité morale, la propriété collective, la volonté contractuelle sont autant de 
catégories et de régimes juridiques qui ont été partiellement élaborés ou réélaborés 
sur la base de lectures sociologiques souvent approfondies. Mais, à de rares 
exceptions près, il ne s’agit pas de pratiques sociologiques sérieuses mais d’un art 
de « l’argument sociologique128 ». Des données tirées d’enquêtes empiriques ou des 
catégories empruntés ont contribué à définir, à énoncer des questions de droit, à 
argumenter sur elles et sur les réponses à y apporter. Il n’y a pas de « sociologie du 
droit » mais des usages juridiques de la sociologie et, éventuellement, une théorie 
sociologique du droit qui entend réviser ses sources (le droit comme produit social 
et collectif) et son contenu (le droit comme instrument de conservation et de 
reproduction sociale). L’historiographie a tenté, plus d’une fois, de concilier les 
perspectives juridiques et sociologiques, d’imaginer une réconciliation de la 
« science sociale » des juristes et celle des sociologues. Dans cette France de la 
IIIe République, un tel effort est voué à l’échec. Sur fond de concurrence disciplinaire 

                                                 
124 Sur la généalogie de cette positivité : D. BARANGER, Penser la loi. Essai sur le législateur des 
temps modernes, Paris, Gallimard, 2018. 
125 M. PLOUVIEZ, « Sociology as subversion : Discussing the reproductive interpretations of 
Durkheim », Journal of Classical Sociology, vol. 12, no 3-4, 2012, p. 428–448. 
126 M. PLOUVIEZ, Normes et normativité, op. cit. 
127 Voir le dossier « Révolution et croyance dans le droit : Emmanuel Lévy (1871-1944) », Droit et 
société, vol. 56-57, no 1-2, 2004. 
128 D. FENOUILLET, L’argument sociologique en droit. Pluriel et Singularité, Paris, Dalloz, 2015. 



et scientifique, l’une et l’autre n’inscrivent pas leur démarche dans un même 
horizon de sens et ne participent pas au même au même univers 
référentiel (valeurs, problématisation, buts, intérêts). Aucune unité de sens ne les 
réunit dans une même « contemporanéité sociologique ». Elles se déploient, en 
définitive, sur deux plans séparés et poursuivent des objectifs distincts et 
hétérogènes. Cela ne signifie pas qu’il n’y a pas de circulations de concepts, de 
pratiques ou de documentations entre ces deux mondes ni même, comme je l’ai 
rappelé, que les milieux juridiques et sociologiques soient cloisonnés. Il existe bien 
des « inter-mondes » (sociétés savantes, revues, colloques, etc.) où juristes et 
sociologues échangent et débattent. Mais on est frappé de constater que ces lieux 
dédiés à la discussion reconduisent presque systématiquement le traitement 
disciplinaire des objets étudiés. En réalité, lorsque la sociologie veut convaincre de 
la légitimité et de la pertinence du « social », les juristes continuent, quant à eux, à 
envisager cette science sociale comme une science de « l’obligation juridique » de 
nature à en régler au mieux sa mécanique de précision129. Il suffit de consulter les 
discussions de l’époque pour mesurer l’écart qui sépare les uns des autres alors que 
le droit et la sociologie ont en partage cette « obligation ». Le traitement juridique 
de cette dernière ne parvient pas sérieusement à entrer en contact ni en discussion 
avec l’approche sociologique. Il est d’ailleurs frappant de constater que des 
sociologues découvrent dans l’obligation une dette, un lien objectif (vinculum 
juris), un devoir-agir alors les juristes, agités par d’âpres controverses, voyaient à 
la même époque progressivement prédominer l’idée de créance (droit personnel) 
dans la doctrine juridique. Juristes et sociologues pouvaient se lire, s’étudier et se 
discuter mais rien ne justifiait une conversion mutuelle ni même qu’ils s’unissent 
sous un même étendard. Les uns et les autres étaient entrainés, pour les besoins de 
leur objectif respectif, dans des sens opposés. 

La période 1880-1914 est hautement paradoxale : au moment où les facultés de 
droit peuvent revendiquer ce statut de « facultés des sciences sociales », la science 
juridique commence à sortir du champ académique des sciences sociales et 
humaines. La science juridique se développe et se transforme à la faveur d’une 
épistémologie qui creuse toujours plus ses différences avec la science sociale 
promue par les facultés de lettres. À partir de l’entre-deux-guerres, on mesure 
pleinement cette distance à la lumière du reflux des références sociologiques dans 
la production doctrinale mais également à l’occasion de la promotion d’une 
« sociologie du droit ». En cantonnant le questionnement sociologique à cette 
nouvelle discipline, les facultés de droit confirment le mouvement enclenché à la 
Belle Époque : la « sociologie du droit » est le signe d’une sortie de la science 
juridique des sciences sociales. Si certains juristes s’engagent en faveur de cette 
discipline spécifique, la science juridique se pense moins que jamais comme une 
« science sociale ». 

                                                 
129 Sur l’importance sociologique de cette catégorie de « l’obligation », les pistes très précieuses 
tracées par A. OGIEN, « Obligation et impersonnalité. La compréhension et la nature du social », 
in A. Cukier & O. Gaudin (dir.), Les sens du social, philosophie et sociologie, Rennes, Presses 
Universitaires de Rennes, 2017, p. 107-125. Voir : N. MARCUCCI, « La guerre des universaux. La 
place de Simmel dans la réflexion sociologique sur l’obligation », Société et sociétés, vol. XLIV, 
no 2, 2012, p. 95-118 ; Id., « Between facts and wills : Tönnies, Durkheim, and the sociological 
critique of modern obligation », Journal of Classical Sociology, 2017, vol. 17, no 4, p. 276-292. 







 

Élodie Richard 

Le droit, matrice de la sociologie en Espagne ? 

Les juristes krausistes et l’institution d’une science de la 

société (1890-1910) 

Nombreux sont ceux qui viennent à la sociologie par l’histoire ou même par la 
philosophie de l’histoire, d’autres par la philosophie, la politique et la 
psychologie. Ainsi, si nous observons par exemple les principaux praticiens des 
sciences sociales, nous verrons que M. Giner envisage la sociologie à partir de la 
philosophie, M. Azcárate depuis l’histoire et la politique sociale (V. Concepto de 
la sociología), M. Sales y Ferré depuis l’histoire et la philosophie de l’histoire 
(Tratado de sociología), M. Gonzalez Serrano depuis la psychologie (V. La 
sociología cienfica), M. Santamaría depuis la science politique (V. El organismo 
social, el Concepto de sociedad) ; M. Salillas du point de vue de la biologie et de la 
criminologie (V. La teoría básica), M. Sanz y Escartín, depuis celui de l’économie 
(V. El indivíduo y la reforma social). Les travaux de criminologie de Dorado sont 
très influencés par la sociologie, tout comme l’économie de Buylla et les théories 
juridiques de Costa1. 

 
et extrait du traité de sociologie publié en 1908 par le juriste 
Adolfo Posada, égrène les noms des auteurs considérés aujourd’hui 
comme les pionniers des sciences sociales en Espagne2. La volonté 

d’afficher la diversité de leurs origines disciplinaires dissimule un fait important : 
à quelques exceptions près, tous sont des juristes de formation, et, pour la plupart, 
des professeurs de droit3. Tous appartiennent à une école, le « krausisme », qui 
fédère des intellectuels autour d’un projet politique et scientifique libéral et 
modernisateur4. Ce projet s’inspire de la philosophie du droit de Karl Krause (1781-
1832), un droit naturel d’inspiration religieuse, marqué par la Naturphilosophie 
allemande et sa représentation organiciste du monde social5. La philosophie 
krausiste constitue le fondement d’un « libéralisme organique », anti-
individualiste, hostile à l’intervention de l’État dans les différentes « sphères » de 
l’activité humaine, et « harmoniciste » dans son projet de résolution des conflits 

                                                 
1 A. POSADA, Principios de sociología, t. I, Madrid, Daniel Jorro, 1908, p. 283. 

2 Je remercie Gildas Salmon pour sa lecture attentive de ce texte et la justesse de ses remarques. 
3 À l’exception de Rafael Salillas (1854-1923) médecin et criminologue, du philosophe 
Urbano González Serrano (1848-1904) et d’Eduardo Sanz y Escartín (1855-1939), auteur de 
plusieurs ouvrages sur la question sociale, proche du socialisme conservateur et du catholicisme 
social. Francisco Giner de los Ríos est philosophe du droit. 
4 E. RICHARD, « Du droit naturel aux sciences sociales. Le krausisme espagnol et la réforme 
politique (1875-1912) », in O. FERREIRA (dir.), Krausisme juridique et politique en Europe, Paris, 
Classiques Garnier, 2021, p. 171-214. 
5 G. GUSDORF, Le romantisme, t. I. Le savoir romantique, Paris, Payot, 1993, p. 419. 

C 



qui divisent le monde, par l’association libre des individus et l’alliance des nations6. 
Introduit dans les années 1840-1850 en Espagne, le krausisme y connaît un 
immense succès, au point de devenir, à partir des années 1860, un courant 
intellectuel autochtone, espagnol et hispano-américain. 

Aucun des juristes énumérés dans la liste établie par Posada n’a quitté sa 
discipline d’origine, ni connu de postérité ou fondé d’école en tant que sociologue. 
Sans doute l’Espagne constitue-t-elle, de ce fait, un terrain mineur pour l’histoire 
« disciplinaire » de la sociologie. Mais l’histoire des sciences a depuis longtemps 
rompu avec la démarche présentiste consistant à n’étudier que des précurseurs 
sélectionnés en raison de leur proximité avec les orientations méthodologiques de 
la science contemporaine. Elle nous conduit au contraire, dans une optique plus 
historiciste (étudier le passé pour lui-même), à nous intéresser aux auteurs 
considérés en leur temps comme des sociologues, pour revenir, ensuite seulement, 
à la façon dont leur histoire façonne aujourd’hui la discipline. Dans un texte 
classique qui défend cette position, George Stocking rappelle que l’histoire 
intellectuelle n’est pas l’histoire de la pensée mais celle des « hommes qui 
pensent7 ». Dans cette perspective, l’existence en Espagne de textes, de revues et 
d’enseignements dédiés à la sociologie, dans la période de la première institution 
de la discipline (1890-1910) en fait un lieu à part entière de l’histoire de la sociologie 
européenne. Le choix d’y intégrer l’Espagne ne répond pas seulement au souhait 
d’échapper au récit héroïque de l’histoire traditionnelle des sciences, focalisée sur 
un nombre restreint de figures et de pôles scientifiques8. Plus profondément, il 
s’agit de considérer que les positions attribuées aux auteurs et aux États, dans une 
histoire des sciences vue comme une progression, sont elles-mêmes un élément 
qu’il faut historiciser. Le thème du retard scientifique de l’Espagne est un lieu 
commun de son historiographie, en partie issu des discours élaborés au XIXe siècle 
par les intellectuels étudiés ici, dans leur combat contre le contrôle de l’Église et de 
l’État sur l’enseignement. Leur discours sur ce « retard » fait donc partie de notre 
objet de recherche9. 

Le groupe de juristes étudié ici présente l’homogénéité disciplinaire et la 
cohésion d’une école scientifique et politique. Il fournit l’ancrage d’une histoire 
sociale et politique du processus d’institution de la sociologie et des théories 
sociologiques. Celle-ci part de leur action collective en vue de la reconnaissance de 
la sociologie comme discipline scientifique (discours de légitimation, créations de 
revues, enseignement, traductions), de leur leurs travaux en tant que sociologues, 
mais aussi de leur réflexion sur cette science et son histoire, car ils ont eux-mêmes 
proposé une interprétation des facteurs de son émergence. Elle envisage également 
leurs engagements politiques et leur participation à l’élaboration des premières lois 
sociales, dans leurs rapports avec leur réflexion sociologique. Cela nous permet 
d’examiner la façon dont le droit contribue à l’émergence d’une sociologie 
scientifique, le droit comme discipline savante et comme pratique normative, 

                                                 
6 R.V. ORDEN JIMÉNEZ, El sistema de la filosofía de Krause : génesis y desarollo del panenteísmo, 
Madrid, Universidad Pontificia Comillas, 1998.  
7 G. W. STOCKING Jr., « On the limit on “presentism” and “historicism” in the historiography of 
the behavioral sciences », Journal of the History of the Behavioral sciences, vol. 1, issue 3, p. 211-
218, citant ici l’historien Joseph Levenson. 
8 L. DASTON, « Science studies and the history of sciences », Critical Inquiry, vol. 35, no 4, The 
Fate of Disciplines, 2009, p. 802. 
9 J. PIMENTEL, J. PARDO-TOMÁS, « And yet, we were modern. The paradoxes of Iberian science 
after the Grand Narratives », History of science, vol. 55 (2), 2017, p. 133-147. 



intégrée à des cadres institutionnels et traversée de débats doctrinaux et politiques. 
L’adhésion significative de ces juristes-sociologues à un courant intellectuel 
européen et ouvert aux sciences naturelles, permet, en outre, saisir le rôle des 
échanges internationaux et interdisciplinaires (sciences morales et sciences de la 
nature) dans la naissance des sciences sociales et, surtout, de ne pas isoler 
artificiellement le droit dans l’analyse de ce processus. 

Nous envisagerons celle-ci en évoquant tout d’abord le processus d’institution 
de de la sociologie en Espagne, à la fin du XIXe siècle, un processus conflictuel qui 
oppose les krausistes aux néo-thomistes pour le contrôle de la définition et de 
l’enseignement de la discipline. Nous soulignerons ensuite les liens qui unissent le 
droit public, les théories de l’État et la sociologie autour d’objets et de questions 
partagées (comme la nature et l’origine des collectivités humaines) ainsi que le rôle 
des catégories juridiques, et notamment la notion de « personne », dans la 
conceptualisation de la société comme un organisme moral. Les grandes enquêtes 
sur le droit coutumier, qui se développent en Espagne sous l’influence de l’école 
historique et contribuent à l’acculturation des juristes aux études sociales 
empiriques, nous permettront par ailleurs de rappeler le legs spécifiquement 
méthodologique du droit aux sciences sociales. Enfin, nous montrerons 
l’implication des juristes-sociologues dans la critique politique et épistémologique 
des « sciences libérales » (droit et économie politique classique) et ses effets sur les 
reclassements scientifiques qui ont permis l’avènement de la sociologie comme 
science tournée vers l’action politique et sociale. 

I. L’INSTITUTION DE LA SOCIOLOGIE EN ESPAGNE (1890-1910) 

Le rôle des professeurs de droit dans la légitimation scientifique de 
la sociologie 

La première institution académique de la sociologie se produit Espagne dans 
une séquence chronologique (1890-1910) comparable à celle des autres États 
européens, et en relation permanente avec eux10. Dans ce processus11, les juristes, 
et notamment les professeurs des facultés de droit, ont joué un rôle fondamental. 
Ils ont fait connaître et reconnaître la sociologie comme une discipline scientifique, 
en présentant ses objets, ses théories et ses auteurs dans des sociétés et des revues 
savantes et dans le cadre de leur propre enseignement universitaire. Les 
professeurs Gumersindo de Azcárate et Vicente Santamaría de Paredes ont 
défendu l’intégration de la sociologie à l’Académie royale des sciences morales et 
politiques dans de célèbres discours12 et avec l’élection, en 1905, du premier 

                                                 
10 P. WAGNER, « Science of Society Lost : On the Failure to Establish Sociology in Europe during 
the ‘Classical’ Period », in P. WAGNER, B. WITTROCK, R. WHITLEY (dir.), Discourses on Society. The 
Shaping of the Social Science Disciplines, Dordrecht, Boston, London, Kluwer Academic 
publishers, 1991 ; J. HEILBRON, N. GUILHOt, L. JEANPIERRE, « Vers une histoire transnationale des 
sciences sociales », Sociétés contemporaines, no 73, 2009/2, p. 121-145. 
11 Sur l’historiographie de la sociologie espagnole, J. ZARCO, « Notas sobre el Instituto de 
reformas sociales y las tres historias de la sociología española », Revista española de 
investigaciones sociológicas, 86, 1999, p. 129-156. 
12 G. DE AZCÁRATE, « Concepto de sociología » (1891), Discursos de recepción y de contestación 
leidos ante la leidos ante la Real Academia de ciencias morales y políticas, t. VI, 1894, p. 9-63 ; 
V. SANTAMARIA DE PAREDES, Concepto de Organismo social (1896), Memorias de la Real Academia 
de ciencias morales y políticas, t. VIII, Madrid, p. 27-147. 



sociologue de l’institution (l’historien Manuel Sales y Ferré)13. Dès 1896, ils ont 
consacré à la sociologie un cycle de conférences à l’École des études supérieures de 
l’Ateneo, principal centre culturel de la capitale14. Adolfo Posada et 
Pedro Dorado Montero ont présenté les différents thèmes et courants de la 
sociologie contemporaine par le biais de comptes rendus d’ouvrages dans la revue 
scientifique et littéraire La España Moderna15. En 1900, la Revista general de 
legislación y jurisprudencia, prestigieuse revue de droit, introduit la sociologie dans 
sa rubrique de philosophie du droit. Intitulée « études générales, sociologie et 
philosophie du droit » et dirigée par Posada à partir de 1904, elle rassemble des 
articles qui abordent la question du rapport entre droit et sociologie16, la notion de 
« société », la théorie de l’État (chez H. Spencer, F. Giddings et A. Schäffle), les 
développements de l’anthropologie juridique et des enquêtes sur le droit coutumier 
espagnol. Mais, surtout, ces juristes ont fondé les premières revues et les premiers 
enseignements de sociologie, sans toutefois jamais les séparer du droit. En effet, les 
premières (et éphémères) revues de « sociologie » ont été des revues de « droit et 
de sociologie17 ». Il s’agit de la Nueva ciencia jurídica. Antropología, sociología 
(1892), dirigée par le criminaliste Rafael Salillas, ainsi que de la Revista de Derecho 
y Sociología (1895), fondée par Dorado Montero et Posada18, qui y publient des 
sociologues étrangers (Ludwig Gumplowicz et Gaston Richard), des auteurs 
associés au mouvement de « socialisation » du droit civil (Giuseppe d’Aguanno, 
Anton Menger) et de l’économie (Charles Gide), et des comptes rendus d’ouvrages 
consacrés à la description concrète du monde du travail19 

Dès les années 1880, Francisco Giner de los Ríos et Posada avaient manifesté, à 
la suite de voyages d’observation dans les universités de l’Europe du Nord, la 
volonté de réformer l’enseignement du droit en y introduisant de nouvelles 
méthodes, historiques et « expérimentales », et d’insister sur le « caractère 
sociologique » de cette discipline20. En 1895, le second introduit un enseignement 

                                                 
13 R. JEREZ MIR, La introducción de la sociología en España : Manuel Sales y Ferré, una experiencia 
frustrada, Madrid, Ayuso, 1980 p. 407. 
14 G. CAPELLÁN DE MIGUEL, « Orígenes de la Sociología en España : Azcárate y la Escuela de 
Estudios Superiores del Ateneo » in X. AGENJO BULLÓN, R.V. ORDÉN JIMÉNEZ, 
A. JIMÉNEZ GARCÍA (dir.), Nuevos estudios sobre historia del pensamiento español : Actas de las V 
Jornadas de Hispanismo filosófico (Santander 2001), Santander, Fundación Larremendi, 2005, 
p. 253-272. 
15 La revue porte le nom de sa maison d’édition, spécialisée dans la traduction d’ouvrages de 
sciences sociales. D. NUÑEZ RUIZ, La mentalidad positiva en España, desarrollo y crisis, Madrid, 
Tucar, 1975, p. 261. 
16 Avec la traduction des articles de R. WORMS, « La sociología y el derecho », Revista General de 
Legislación y Jurisprudencia, (43) vol. 87, 1895 et de E. DURKHEIM et P. FAUCONNET, « Sociología 
y ciencias sociales », op. cit., (52) vol. 104, 1904. 
17 A. POSADA, « Sociología en España », Reis, no 52, 1990 (réédition d’un article publié en 1899 
dans le Boletín de la Institución Libre de Enseñanza), p. 176. 
18 Avec la participation des juristes Gumersindo Azcárate, Joaquín Costa, Adolfo Buylla, 
Aniceto Sela, Leopoldo Alas ainsi que celle du psycho-sociologue Urbano González Serrano. 
19 G. SÁNCHEZ-GRANJEL SANTANDER, Dorado Montero y la Revista de derecho y sociología, 
Salamanca, 1985, p. 95-101. 
20 A. POSADA, La enseñanza del derecho en las universidades Estado actual de la misma en España 
y proyecto de reformarla, Madrid, 1889, cité par M. Martinez Neira, « La cuestión pedagógica. A. 
Posada y la enseñanza del derecho », Aulas y saberes, VI Congreso internacional de historia de las 
universidades Hispánicas (Valencia, diciembre 1999), vol. 2, Valencia, Universidad de Valencia, 
2003, p. 162-164. 



de sociologie à l’Université d’Oviedo avec un groupe de professeurs impliqués dans 
la modernisation et la démocratisation de l’enseignement du droit : Adolfo Buylla, 
Aniceto Sela et Rafael Altamira. Ces derniers créent en effet une « École pratique 
des études juridiques et sociologiques », sur le modèle des séminaires allemands. 
Son programme s’organisait autour de quatre sections. La première (« économie et 
finances ») dirigée par Buylla, proposait d’étudier « l’ouvrier menuisier à Oviedo, 
d’après la méthode de Le Play et de Maroussem21 ». Dans la seconde (histoire du 
droit) Altamira engageait « les élèves dans des recherches sur les coutumes 
juridiques anciennes et modernes des Asturies en faisant des enquêtes personnelles 
chez les paysans et dans les petites villes ». La troisième (Sela) était consacrée aux 
questions internationales. La dernière section, de « politique et de sociologie », 
dirigée par Posada, prévoyait l’étude comparée des formes contemporaines du 
suffrage, une présentation des doctrines socialistes à travers les ouvrages de 
Gaston Richard, Benoît Malon, Albert Schäffle, et Karl Marx, ainsi que l’analyse de 
deux ouvrages de « sociologie », The man versus the state (1884) d’Herbert Spencer 
et La science sociale contemporaine (1885)22 d’Alfred Fouillée23.Paradoxalement, c’est 
dans la faculté de « philosophie et des lettres », et non dans une faculté de droit, 
qu’est créée la première chaire de sociologie espagnole (1898), au niveau de 
l’enseignement doctoral en histoire24. Ce rattachement résulte de la définition de la 
sociologie retenue par Conseil de l’Instruction publique comme critère de sélection 
des candidats.  

« Nous avons fait appel aux professeurs d’Histoire et de Métaphysique, c’est-à-
dire, à ceux dont les enseignements préparent le mieux, pour des raisons 
fondamentales, à l’enseignement de la sociologie, science philosophico-
historique qui trouve dans la métaphysique la raison et les lois des collectivités 
humaines et apprend de l’histoire l’évolution de ces organismes. Le philosophe 
et l’historien sont sociologues, ou sont tout au moins aptes à l’être et ils n’ont 
besoin pour obtenir ce titre en toute propriété que de donner un aboutissement 
aux études auxquelles ils se consacrent25 ». 

Cependant, Santamaría de Paredes, directeur général de l’Instruction publique 
et président du jury qui recrute le premier titulaire de la chaire de sociologie 
célèbre, en 1900, la requalification des facultés de droit en facultés « de droit et de 
sciences sociales26 » en ouvrant l’année universitaire par un discours sur le 
« Concept de société » destiné à montrer ce qu’il doit à la théorie juridique27. Ce 
sont par ailleurs les juristes krausistes qui représentent la sociologie espagnole 

                                                 
21 Posada le présente comme un pionnier dans la formation aux enquêtes « industrielles », 
A. POSADA, « Sociología en España », op. cit., p. 186. 
22 A. FOUILLÉE, La ciencia social contemporánea, trad. A. Posada, Madrid, La España Moderna, 
1894. 
23 D. NUÑEZ RUIZ, La mentalidad positiva en España, desarrollo y crisis, op. cit., p. 256. 
24 J.L. GUEREÑA, « L’introduction de la sociologie dans l’Université espagnole à la fin du 
XIXe siècle », in È.-M. FELL et J.-L. GUEREÑA, L’Université en Espagne et en Amérique latine du 
Moyen Âge à nos jours, Tours, Presses universitaires François Rabelais, 1998, p. 399-418. 
25 Convocation du Conseil de l’Instruction Publique, 18 octobre 1898, M. NUÑEZ ENCABO, « El 
centenario de la primera catedra de sociología », Sistema, Revista de Ciencias sociales, 148, 1999, 
p. 66. 
26 A.J. MURO CASTILLO, « Reflexiones sobre la reforma del plan de estudios de la carrera de 
Derecho desde la perspectiva histórico-jurídica », Anuario de la Facultad de Derecho, no 10, 1992, 
p. 296. 
27 V. SANTAMARÍA DE PAREDES, Concepto de sociedad, discurso leído en la Universidad Central en la 
solemne inauguración del curso de 1901 a 1902, Madrid, 1901. 



dans les organismes et les congrès internationaux consacrés à la discipline. Ils sont 
étroitement associés à l’Institut international de sociologie, créé en 1893 par 
René Worms. Ils y entrent en 1895, siègent dans ses instances de direction 
(tournante)28, et Azcárate en devient le président en 1898. Ils collaborent à ses 
congrès et publient dans la Revue Internationale de sociologie. Ce lien s’explique 
pour des raisons institutionnelles, l’Institut ayant créé les structures 
internationales qui permettent de le rejoindre. Mais il tient aussi à des affinités 
disciplinaires théoriques avec un groupe créé par un juriste, soucieux de fonder la 
sociologie sur la base d’un organicisme biologique et psychologique et autour des 
questions classiques de la science politique29. Cette association avec l’Institut a des 
effets sur le type d’auteurs que les krausistes ont lus et discutés. Elle les éloigne 
notamment des durkheimiens au profit des organicistes européens et de la 
sociologie nord-américaine (Franklin Giddings, Lester Ward) qui influencent 
particulièrement Adolfo Posada. 

Le conflit entre krausistes et néo-thomistes autour de l’institution 
de la sociologie 

La sociologie est donc instituée en Espagne par des professeurs de droit. Ces 
derniers forment un groupe, du fait de leur appartenance commune au courant 
« krausiste ». Ce sont les disciples de Julián Sanz del Río (1814-1869), professeur 
d’histoire de la philosophie à l’Université de Madrid qui, afin de moderniser un 
enseignement dominé par la tradition scolastique, traduit des historiens et des 
philosophes allemands et les introduit dans son enseignement. C’est lui qui fait 
connaître la philosophie de Krause, à travers le Cours de droit naturel de son disciple 
Heinrich Ahrens (1808-1874)30. Le droit naturel krausiste est fondé sur une doctrine 
théologique, le « panenthéisme », selon laquelle Dieu n’est pas séparé de la nature 
(il existe dans chacun de ses éléments), mais la dépasse (ce qui le distingue du 
panthéisme), car elle est contenue en lui31. Il s’agit donc d’un droit naturel 
« tardif », qui hérite des théories de l’État élaborées dans l’aire culturelle 
germanique au début du XIXe siècle, dans le contexte de la construction de l’État 
administratif moderne et d’un discours identitaire sur la Nation32. Ces théories 
rejettent celles contractualistes au profit d’une réactualisation des conceptions 
traditionnelles de la société politique comme agrégation de familles, dont la nature 
et l’évolution sont pensée sur un mode organique. Cette rupture s’explique par 
l’immense succès de la critique d’Edmund Burke contre les implications 
révolutionnaires des théories du contrat social, mais aussi par l’influence de 

                                                 
28 Azcárate, Buylla, Dorado Montero, Giner de los Ríos, Posada, Salés y Ferré. Costa y entre en 
1898-1899. Azcárate et Giner de los Ríos, en sont les vice-présidents en 1896 et 1897, 
respectivement 
29 A. SAVOYE, F. AUDREN, « René Worms, un sociologue “sans qualités” ? Éclairage 
biographique », Les Études Sociales, 2025/1-2 (no 161-162), p. 7-41. 
30 Traduit en espagnol en 1841, par Ruperto Navarro Zamorano. 
31 Il s’agirait selon Georges Gusdorf d’un « concept de dégagement » permettant d’écarter le 
soupçon de matérialisme qui pèse sur le panthéisme, G. GUSDORF, Les sciences humaines dans la 
pensée occidentale, Tome X, Du néant à Dieu dans le savoir romantique, Paris, Éditions Payot, 
1983, p. 143. 
32 M. STOLLEIS, « Droit naturel et théorie générale de l’État dans l’Allemagne du XIXe siècle », Le 
Débat, 1993/2, no 74, p. 63-73. 



l’organicisme de Schelling sur les théoriciens de l’État et sur l’école historique du 
droit, dans le « moment naturaliste des sciences de l’homme », autour de 180033. 

Le krausisme manifeste ainsi la persistance, dans la seconde moitié du 
XIXe siècle, d’un droit naturel d’inspiration religieuse, ce qui explique la possibilité 
de sa réception initiale en Espagne, y compris dans les milieux conservateurs. Mais 
il conserve, en tant que droit réputé « idéal », sa fonction critique contre les 
pouvoirs institués. Sanz del Río en fait l’instrument d’un combat en faveur de la 
liberté de conscience et de la sécularisation de l’enseignement, ce qui lui vaut d’être 
attaqué par les secteurs traditionnalistes « néo-catholiques », pour son 
« panthéisme » et son intérêt pour des auteurs « luthériens34 ». Plusieurs de ses 
disciples participent à la Révolution libérale de 1868 qui réalise certaines de leurs 
aspirations, permet l’instauration d’un régime républicain en 1873, et ouvre une 
période d’hégémonie krausiste dans les milieux académiques35. Pendant cette 
période (1868-1875), l’instauration de la liberté de culte et de publication facilitent 
la diffusion en Espagne des théories naturalistes, évolutionnistes et matérialistes 
(et notamment la traduction des œuvres de Charles Darwin et Ernst Haeckle) qui 
ébranlent le dogme catholique36. Cette diffusion s’interrompt avec la Restauration, 
en 1875, de la Monarchie des Bourbons, le rétablissement de la censure et du 
contrôle ecclésiastique sur l’enseignement. Plusieurs universitaires krausistes, qui 
refusent de s’y plier, sont alors exclus de l’université. En 1876, ils fondent une école 
privée, l’Institution libre d’enseignement37, lieu de liberté et d’innovation 
pédagogique, premier établissement à accueillir, dans les années 1880, un cours de 
sociologie dans le cadre des études primaires et secondaires.  

Les universitaires qui ont institué la sociologie espagnole, Giner de los Ríos et 
Azcárate, ont été les disciples de Sanz del Río dans les années 186038. Ils 
contribuent, avec Costa, à la fondation de l’Institución Libre de Enseñanza et 
forment les « juristes-sociologues » de la génération suivante, qui accèdent à des 
chaires universitaires dans les années 1880-1890 : Altamira, Dorado Montero, 
Posada ainsi que Piernas y Hurtado, assistant de Giner au début des années 1880. 
C’est la période où Santamaría de Paredes rencontre Eduardo Pérez Pujol (1830-
1894), historien du droit proche des krausistes, à l’Université de Valence39. Ils sont 

                                                 
33 C. BLANCKAERT, « 1800. Le moment “naturaliste” des sciences de l'homme », Revue d’Histoire 
des Sciences Humaines, 3, 2002, p. 117-160. 
34 R. V. ORDEN JIMÉNEZ, « La aproximación ideológica de Sanz del Río al liberalismo progresista 
y su primera polémica con la prensa tradicionalista », Anales del seminario de Historia de la 
Filosofía, vol. 22, 2005, p. 177-245 ; G. CAPELLÁN DE MIGUEL, « El primer krausismo en 
España ¿ moderado o progresista ? », M. SUÁREZ CORTINA (coord.), Las máscaras de la libertad : 
el liberalismo español, 1808-1950, Madrid, Marcial Pons, 2003, p. 169-201. 
35 A. HEREDIA SORIANO, « El Krausismo español », Cuadernos salamantinos de filosofía, no 2, 1975, 
p. 387-391 ; J.M. PÉREZ PRENDES Y MUÑOS DE ARRACO, « Consideraciones sobre el influjo del 
krausismo en el pensamiento jurídico español», in P.F. ALVAREZ LÁZARO, E.M. UREÑA (dir.), La 
actualidad del Krausismo en su contexto europeo, Madrid, Editorial Perteluz-Universidad 
Pontificia Comillas, 1999, p. 65-67. 
36 J. SALA CATALÁ, Ideología y Ciencia Biológica en España entre 1860 y 1881. La difusión de un 
paradigma, Madrid, CSIC, 1987. 
37 A. JIMÉNEZ GARCÍA, El Krausismo y la Institución Libre de Enseñanza, Madrid, Cincel, 1985. 
38 J.J. GIL CREMADES, El reformismo español. Krausismo, escuela histórica, neotomismo, Barcelona, 
Ariel, 1969, p. 59-61. 
39 Lequel s’intéresse aux rapports entre droit et sociologie. E. PÉREZ PUJOL, « La sociología y la 
formula del derecho », discurso leído en la sesión inaugural del Ateneo de Valencia, Imprenta de 
Ramón Ortega, 1875 ; « El concepto de la sociedad en sus relaciones con las diversas esferas del 



philosophes du droit (Giner de los Ríos), civilistes et historiens du droit 
(Pérez Pujol, Azcárate, Altamira, Costa), publicistes (Santamaría de Paredes, 
Posada), économistes (Buylla, Piernas y Hurtado) et pénalistes (Dorado Montero, 
qui introduit en Espagne l’anthropologie pénale italienne). 

INTITULÉ DES CHAIRES UNIVERSITAIRES DES JURISTES-SOCIOLOGUES 

KRAUSISTES (1900)40 

 

R. Altamira y Crevea 
(1866-1951) Histoire générale du droit espagnol (Oviedo) 

G. de Azcárate 
(1840-1917) 

Droit comparé (Madrid) 

A. Buylla y Alegre 
(1850-1927) Economie politique et Statistiques (Oviedo ) 

P. Dorado Montero 
(1861-1919) 

Droit pénal (Salamanca) 

F. Giner de los Ríos 
(1839-1915) Philosophie du droit (Madrid) 

A. González Posada 
(1860-1944) 

Droit politique et administratif (Oviedo) 

J. M. Piernas y Hurtado 
(1843-1911) Finances publiques (Madrid) 

V. Santamaría de Paredes 
(1853-1924) 

Droit politique (Madrid) 

 

Dans leur projet d’institution de la sociologie, les krausistes se sont heurtés aux 
milieux conservateurs et cléricaux qui se lancent, dans les années 1870-1880, dans 
un véritable combat apologétique en faveur de la science chrétienne contre les 
nouvelles théories des sciences naturelles et la sociologie positiviste, perçue comme 
leur prolongement41. Cette dernière est accusée de dévoyer les sciences morales, en 
sapant leur fondement métaphysique, et d’introduire un dangereux déterminisme 
dans le droit pénal. Les krausistes font alors l’objet d’attaques virulentes qui, 
significativement, les désignent comme une secte religieuse hérétique. Leur projet 
scientifique est rapporté à leur panthéisme supposé, à leur tendance à diviniser 

                                                 
derecho », Discurso leído en la apertura de la Academia de Derecho de la Universidad de Valencia, 
Imp. Nicasio Rius Monfort, 1884. 
40 Guía oficial de España, anuario histórico, estadístico, administrativo, Madrid, Imprenta 
Nacional, 1900, p. 624-625. G. DIAZ DIAZ, Hombres y Documentos de la Filosofía Española, 7 vol., 
Madrid, CSIC, 1980-2003. 
41 Notamment dans des discours prononcés à l’Académie des sciences morales et politiques : 
A. CÁNOVAS DEL CASTILLO, « Las últimas hipótesis de las ciencias naturales no dán más firmes 
fundamentos a la sociología que las creencias, aún miradas támbien como hipótesis, en que los 
estudios sociológicos han solido buscar sus cimientos hasta ahora », (1881), Discursos de recepción 
y de contestación leídos ante la Real Academia de ciencias morales y políticas, t. III, Madrid, 1884, 
M. ALONSO MARTÍNEZ, « Influjo del positivismo en las ciencias morales y políticas », (1883), 
Memorias de la Real Academia de ciencias morales y políticas, t. V, Madrid, 1884. 



l’humanité et à en tirer le principe d’une égalité parfaite entre les hommes, en y 
incluant les femmes42. Leurs critiques contre l’Église, qu’ils accusent d’entraver le 
développement scientifique de l’Espagne, leur vaut d’être (dé)considérés comme les 
représentants d’une science apatride, matérialiste et hétérodoxe43. Ce conflit n’est 
pas propre à l’Espagne44. En 1879, le pape décide de lutter contre les naturalistes 
sur leur propre terrain, en restaurant la philosophie de Thomas d’Aquin, réputée 
ouverte au raisonnement scientifique et porteuse d’un discours sur la matière45. 
Dès lors, le projet krausiste d’institution de la sociologie est confronté à la 
concurrence des néo-thomistes46. En 1883, ces derniers obtiennent la création d’une 
chaire de « droit naturel » à l’Université de Madrid pour contrecarrer l’influence 
de leurs adversaires sur la philosophie du droit47. En 1898, le néo-thomiste 
Juan Manuel Ortí y Lara, professeur de métaphysique à l’Université de Madrid, 
présente sa candidature à la chaire de sociologie, contre l’historien krausiste 
Salés y Ferré. Face à la sociologie, science jugée impie et matérialiste, les thomistes 
défendent la « science sociale traditionnelle ». Celle-ci n’est pas définie par son 
objet mais par sa finalité : l’étude des principes applicables à la vie sociale en vue 
du bien commun48. Dans cette définition l’adjectif « social » renvoie moins à la 
« société », comme entité, qu’aux relations de l’homme avec ses semblables, dont 
les mobiles et les règles sont donnés à priori par la philosophie et le droit naturel. 
C’est cette définition qui triomphe en 1916, avec l’attribution de la chaire de 
sociologie, à Severino Aznar, docteur en théologie, chargé de la formation des 
prêtres à l’action sociale, au séminaire conciliaire de Madrid49. Éditeur des œuvres 
de Le Play, il est aussi l’héritier d’un courant traditionnaliste historiciste, défenseur 
d’une science sociale empirique anti positiviste50. Pour les krausistes, cette 
« sociologie chrétienne » qui se limite à étudier les procédés de l’action sociale, ne 
représente qu’un stade « pré-scientifique » de la discipline51. 

                                                 
42 M. ALONSO MARTÍNEZ, « Movimiento de las ideas religiosas en Europa. Exposición y crítica del 
sistema krausista », (1876), Memorias de la Real Academia de ciencias morales y políticas, t. IV, 
Madrid, 1884. 
43 C’est l’objet de la célèbre controverse qui les oppose à l’érudit catholique Marcelo Menéndez 
y Pelayo, auteur de La ciencia española (1876). J.L. ABELLÁN GARCÍA GONZÁLEZ, « Menéndez y 
Pelayo y la polémica de la ciencia española », Cuadernos salmantinos de Filosofía, no 2, 1975, 
p. 363-376. 
44 On retrouve cette opposition en France, H. SERRY, « Saint Thomas sociologue ? Les enjeux 
cléricaux d’une sociologie catholique dans les années 1880-1920 », Actes de la recherche en 
sciences sociales, 2004/3, 153, p. 28- 40. 
45 A. MCCOOL, Nineteenth-Century Scholasticism, New York, Fordham University Press, 1989, 
p. 129-146, p. 216-240. 
46 G. CAPELLÁN DE MIGUEL, « Krausismo y neotomismo en la cultura de fin de siglo », 
M. SÚAREZ CORTINA, (dir.) La cultura española en la Restauración, I Encuentro de Historia de la 
Restauración, Santander, Sociedad Menéndez y Pelayo, 1999 p. 417-448. 
47 J.J. GIL CREMADES, op. cit., p. 188-189. 

48 D. ISERN, De las evoluciones sociales y los métodos en la política. Discursos leidos ante la Real 
Academia de Ciencias Morales y Políticas en la recepción pública de Don Damián Isern, el día 9 de 
junio de 1895, Madrid, Imp. Fundición y Fábrica de Tintas de los Hijos de J.A. García, 1895. 
49 J. IGLESIAS DE USSEL, « Severino Aznar : hombre de acción y sociólogo », in S. DEL CAMPO (dir.), 
Historia de la sociología española, Barcelona, Ariel, 2001, p. 101-128. 
50 A. SAVOYE, « Note sur l'implantation du mouvement leplaysien en Espagne (1880-1900) », Les 
Études sociales, no 129, 1er semestre 1999. 
51 A. POSADA, Principios de sociología, op. cit., p. 72-73 



La sociologie selon les krausistes : le monisme naturaliste et 
l’organicisme social 

L’étude du contenu des travaux et de l’enseignement des juristes krausistes 
permet de comprendre ce que leur définition et leur pratique de la sociologie 
doivent au droit. Leurs premiers textes sont essentiellement consacrés à deux 
questions pensées comme connexes : la définition de l’objet de la sociologie et 
l’exposition de la théorie organiciste de la société. Ils participent ainsi à l’entreprise 
de légitimation de la « dernière-née des sciences », dont la reconnaissance se 
heurte à l’existence de définitions concurrentes et au problème du recouvrement 
de ses objets avec celui des « autres sciences historiques et sociales52 ». C’est à cette 
nécessité d’un objet propre, nouveau, que répond la définition de la « société » 
comme une totalité distincte des individus qui la composent et sa comparaison avec 
la réalité vivante d’un corps53. C’est elle qui garantit à la sociologie une place dans 
la classification des sciences, qui, au XIXe siècle, repose sur un nouveau critère : la 
place qu’occupent leurs objets dans la nature54. 

L’organicisme social des sociologues espagnols correspond à la variante 
évolutionniste et spencérienne de cette théorie, qui s’impose dans les milieux 
académiques européens dans les années 188055. Cette préférence s’explique par leur 
acceptation des critères sur lesquels Spencer fonde l’analogie : comme l’organisme 
individuel, la société est une réalité biologique dotée d’une unité, qu’elle conserve 
en dépit de la mort des individus qui la composent. Sa croissance et son évolution, 
pensées dans la continuité du monde organique, sont décrites comme le passage du 
simple au complexe par le biais de la différentiation fonctionnelle. Mais cette 
adhésion s’explique aussi par le maintien, chez Spencer, d’une distinction entre 
l’organisme biologique et le « super-organisme » social et par son refus d’annuler 
au profit du tout l’autonomie des individus qui le composent. Par ailleurs, pour le 
krausisme comme pour toutes les philosophies sociales d’inspiration schelligienne, 
la société humaine est un organisme psychique. En effet, elle conserve à leurs yeux, 
comme les êtres qui la constituent, une surnature. Ils la définissent comme un « être 
collectif, naturel et rationnel », un « sujet » de la vie sociale, qui accomplit les faits 
historiques56, une « unité psycho-physique57 ». Ces termes expriment une 
personnalisation de la société qui préserve le schéma organiciste mais en lui 
donnant un contenu moral et spirituel. Les krausistes se sont d’ailleurs défendu de 
tout biologisme. Pour eux, la notion d’organisme est avant tout philosophique, et 

                                                 
52 Ibid., p. 20 ; G. AZCÁRATE, Concepto de sociología, op. cit., p. 13-15 ; E. SANZ Y ESCARTÍN, 
« Metodo procedente en el estudio de los hechos sociales », 1901, Extractos de las discusiones de 
la Real Academia de ciencias morales y políticas, t. II, p. 169. 
53 A. POSADA, Principios de sociología, op. cit., p. 20 ; G. AZCÁRATE, Concepto de sociología, op. cit., 
p. 20. 
54 C. BLANCKAERT, « La discipline en perspective, le système des sciences à l’heure du spécialisme 
(XIXe-XXe siècle) », in J. BOUTIER, J.-C. PASSERON & J. REVEL (eds), Qu’est-ce qu’une discipline ?, 
Paris, Éditions de l’EHESS, 2006, p. 117-148. 
55 D. BECQUEMONT, L. MUCHIELLI, Le cas Spencer. Religion, science et politique, Paris, Presses 
Universitaires de France, 1998. 
56 G. AZCÁRATE, Concepto de sociología, op. cit., p. 15, p. 23-24  
57 A. POSADA, Principios de sociología, op. cit., p. 49. 



recouvre une définition de la vie conforme à leur métaphysique58. Elle désigne toute 
« totalité pourvue d’une âme », que cette totalité soit ou non accessible aux sens59. 

L’historiographie des sciences sociales a souligné le rôle de l’organicisme dans 
l’émergence d’une sociologie scientifique et notamment dans la substantialisation 
et la naturalisation de l’objet « société », qui permettent de rompre avec 
l’individualisme et le spiritualisme des sciences morales et politiques 
traditionnelles et de définir un nouveau programme de recherche axé sur l’étude 
de la structure et des « lois » du développement des sociétés60. Cette 
historiographie en a aussi cherché les origines intellectuelles et politiques61. En 
Espagne, elle a souligné les racines krausistes de l’organicisme social62, en 
montrant ce qu’il doit à l’influence des théories naturalistes sur les disciples de 
Sanz del Río et à l’infléchissement positiviste de leur doctrine idéaliste après 187563. 
Ainsi, leur rôle dans l’institution de la sociologie s’expliquerait par leur monisme 
naturaliste, leur propension à admettre le principe d’une continuité entre le monde 
naturel et les sociétés humaines. En effet, le krausisme est aussi une philosophie de 
l’histoire, pensée comme un développement biologique, qui, préfigurant la théorie 
spencérienne, embrasse les différents ordres (naturel et social) du monde64. Or, c’est 
précisément cette dimension évolutionniste qui fait la spécificité de la sociologie 
krausiste et suscite un conflit avec les néo-thomistes. En effet, l’organicisme social 
n’est pas une théorie débattue en Espagne (alors qu’elle l’est en France à la même 
époque). C’est au contraire une représentation traditionnelle de la société politique, 
partagée, avec des variantes et des généalogies particulières, par les différentes 
écoles de philosophie du droit65. Mais cette convergence organiciste, qui témoigne 
du pluralisme idéologique de la critique de l’individualisme libéral à la fin du 
XIXe siècle, ne doit pas occulter l’antagonisme radical des conceptions krausistes et 
néo-thomistes du social66. 

                                                 
58 Ibid., p. 121. 
59 F. GINER DE LOS RIOS, La persona social, Madrid, Librería general de Victoriano Suárez,1899, 
p. 42, citant Ahrens. 
60 C. BLANCKAERT, La nature de la société. Organicisme et sciences sociales au XIXe siècle, Paris, 
L’Harmattan, 2004 ; F. VATIN, « À quoi rêvent les polypes ? Individuation et sociation 
d’Abraham Tremblay à Émile Durkheim », Trois essais sur la genèse de la pensée sociologique. 
Politique, épistémologie et cosmologie, Paris, La Découverte, 2005, p. 123-217. 
61 J. SCHLANGER, Les métaphores de l’organisme, Paris, Vrin, 1971 ; D. GUILLO, Les figures de 
l’organisation. Sciences de la vie et sciences sociales au XIXe siècle, Paris, PUF, 2000. 
62 E. DIAZ, La Filosofía social del krausismo español, Madrid, Edicusa, 1973. 
63 D. NUÑEZ RUIZ, La mentalidad positiva en España, desarrollo y crisis, op. cit., p. 77-109 ; 
J. SIMÓ RUESCAS, « La « Naturphilosophie en España : la recepción del evolucionismo en el 
entorno de la tradición krausista », Asclepio : Revista de historia de la medicina y de la ciencia, 
vol. LVI-2, 2004, p. 197-222. 
64 Cette interprétation proposée par Robert Flint est admise par les krausistes, puis reprise par 
les historiens des sciences, D. NUÑEZ RUIZ, La mentalidad positiva en España, desarrollo y crisis, 
op. cit., p. 96-99. R. FLINT, Philosophy of history in France and Germany, Edinburgh, London, 
William Blackwood and sons, 1874. 
65 J. J.  GIL CREMADES, El reformismo español. Krausismo, escuela histórica, neotomismo, op. cit. 
66 Il s’exprime dans les débats entre Azcárate et les néo-thomistes Ortí y Lara et Damián Isern à 
l’Académie des sciences morales et politiques, débats dont nous résumons ici les termes. 
« Método procedente en el estudio de los hechos sociales », op. cit., p. 135-175; « Discusíón acerca 
de la persona y doctrinas filosóficas de Herbert Spencer », 1904, Extractos de las discusiones 
habidas en la Real Academia de Ciencias morales y políticas, t. VII, Madrid, 1915, p. 123-199. 



En effet, pour les thomistes, les faits sociaux des actes « moraux », libres, 
accomplis par le seul être rationnel et sociable, l’homme, en relation avec ses 
semblables. Ce qui exclut les faits instinctifs ou organiques et interdit d’étudier les 
faits sociaux comme des phénomènes naturels. Les néo-thomistes dénoncent 
l’impiété de l’évolutionnisme spencérien qui postule l’indétermination du monde, 
remplace Dieu par un principe inconnu et inconnaissable et ramène la constitution 
de la société à un objectif immanent : sa propre conservation. Mais ils déplorent 
surtout la menace qu’il représente pour l’anthropologie des sciences morales en 
présentant l’homme comme un être non fini, rompant ainsi avec le postulat de 
l’immuabilité de la nature humaine, et en le plaçant dans la continuité du monde 
naturel67. Pour les krausistes au contraire, l’homme fait partie de la nature, en tant 
qu’être doté d’un corps, et il est soumis, en tant que tel, à des lois biologiques. La 
sociologie doit prendre en compte cette « part naturelle de l’homme » (la 
croissance, la reproduction, la mort sont donc des faits sociaux) et admettre 
l’existence de sociétés animales, preuve de l’origine naturelle des collectivités 
humaines. Mais si l’histoire intellectuelle a bien mis évidence cette porosité de la 
philosophie sociale des krausistes aux théories naturalistes, elle a en revanche 
contourné la question du rôle spécifique du droit dans la constitution de la 
sociologie. 

LE DROIT ET LA DÉFINITION DE L’OBJET « SOCIÉTÉ » 

La catégorie juridique de « personne » et la conceptualisation de la 
société 

En effet, la définition de la société comme un être vivant, doté d’un psychisme, 
n’est pas réductible à la simple transposition du lexique organiciste de la 
Naturphilosophie et des sciences de la vie dans les théories de l’État et de la société : 
elle puise également ses racines dans la théorie du droit. C’est ce que montre 
Giner de los Ríos, philosophe du droit et chef de file du krausisme à partir des 
années 1870, dans un recueil d’essais intitulé La persona social (1899). Selon lui, la 
conceptualisation de la société comme un organisme moral est le fruit d’un 
« processus constructif » associant les juristes et les sociologues68. Il souligne 
notamment le rôle cognitif de la catégorie juridique de « personne » dans la 
substantialisation des groupes sociaux. En effet, celle-ci peut s’appliquer à des 
groupes de personnes physiques, auxquels le droit reconnaît une capacité d’action 
et des droits subjectifs au même titre qu’aux individus. Cette notion montre la 
capacité du droit à penser l’unité des collectivités humaines et les appartenances 
multiples des individus. En effet, la définition juridique de la « personne » ne 
repose pas sur l’individualité physique, mais sur l’essence « morale » des 
personnes. Selon le droit naturel krausiste, la « nature humaine » peut se 
concrétiser dans des sujets individuels ou collectifs, dès lors que cette collectivité 
est unie par une « fin commune » qui s’accomplit via la coopération et crée un fond 

                                                 
67 J.M. ORTÍ Y LARA, Teorías opuestas entre sí acerca del Estado y su fin según que proceden del 
concepto de evolución o del concepto de creación : Discursos leídos ante la Real Academia de Ciencias 
Morales y Políticas en la recepción pública del Sr. D. Juan Manuel Ortí y Lara, el día 23 de abril 
de 1899, Madrid, Imp. de San Francisco de Sales, 1899. 
68 F. GINER DE LOS RÍOS, « La teoría de la persona social en los juristas y sociólogos de nuestro 
tiempo », La persona social, op. cit., p. 43. 



commun d’idées et d’affects69. Le choix du concept de « personne sociale » comme 
variante juridique de celui d’organisme social est révélateur du caractère 
spiritualiste de cet organicisme. Il projette en effet sur la société les qualités 
attribuées à l’individu « être rationnel, doté d’une conscience de lui-même et des 
choses70 ». Cette conception de la société a deux implications pour la sociologie. 
Tout d’abord, elle rend possible une psychologie collective71, intégrée à la 
sociologie qui intègre ainsi l’étude de l’opinion public, les états mentaux des foules 
et les manifestations de l’esprit des peuples72. Mais elle conduit aussi à chercher 
dans la psychologie le fondement des lois sociales et les principes générateurs des 
sociétés humaines73. C’est la voie suivie par les sociologues américains 
Franklin Giddings et Lester Ward. Adolfo Posada, qui les a traduits74, emprunte au 
second sa définition de la sociologie comme « doctrine de l’association humaine, 
produite sous l’effet de lois psychologiques », qui sont : premièrement, 
« la conscience de l’espèce » (the consciousness of kind, selon la formule de 
Giddings), définie comme la sympathie pour le semblable, et deuxièmement « la 
persistance du social » (survival of the social) c’est-à-dire d’association consciente, 
la reconnaissance, par la raison, des avantages de l’association75. 

Du droit public à la sociologie : les associations politiques comme 
objets partagés  

Les premiers traités de sociologie ont été publiés en Espagne par un historien, 
spécialiste de la préhistoire, Sales y Ferré, et par un spécialiste du droit public, 
Posada. Le premier est une synthèse évolutionniste sur le développement des 
sociétés politiques à partir de la famille, qui reprend l’hypothèse matriarcale de 
Bachofen, et le second, une présentation des différents courants de la sociologie 
contemporaine76. Mais on trouve, dès 1893-1894 dans le Traité de droit politique de 
Posada les thèmes, les questions et les théories de la sociologie telle qu’elle est 
définie par les krausistes77. L’ouvrage aborde en effet la question de la nature 
physique des collectivités humaines (territoire, populations, composition 
ethnique), leur structure (hiérarchies sociales), leurs formes historiques successives 

                                                 
69 Ibid., p. 37-42. 
70 Ibid., p. 40. 
71 R. ALTAMIRA, Psicología del pueblo Español, Barcelona, Antonio López, 1902. 
72 Cet « esprit social » n’est pas la juxtaposition des états mentaux des individus. Suivant Wundt, 
Giner le définit comme une énergie qui réduit la pluralité des états individuels à l’unité, 
F. GINER DE LOS RÍOS, « La teoría de la persona social en los juristas y sociólogos de nuestro 
tiempo », op. cit., p. 196-197. 
73 G. DE AZCÁRATE, « Método procedente en el estudio de los hechos sociales » (1901), Extracto 
de discusiones habidas en las sesiones ordinarias de la Real Academia de ciencias morales y políticas, 
t. II., Madrid, 1904, p. 144. 
74 L. WARD, Compendio de sociología, Madrid, José Blass y Ca, entre 1897 y 1909, traduction 
de Outlines of sociology, New York, London, Macmillan, 1898 ; F. Giddings, Principios de 
sociología, Madrid, La España Moderna, 1899, traduction de The Principles of sociology, an analysis 
of the phenomena of association and of social organization, New York Macmillan, 1896. 
75 A. POSADA, Principios de sociología, t. I, p. 91-93. 
76 M. SALES Y FERRÉ, Tratado de sociología. Evolución social y política, 4 Vol., Madrid, Victoriano 
Suarez, 1889-1897 ; A. POSADA, Sociología contemporanea, Barcelona, Sucesores de Soler, [entre 1903 
et 1910], suivie de Principios de sociología, op. cit., 1908. 
77 A. POSADA, Tratado de derecho político, Tomo primero : Teoría del Estado, Madrid, Librería de 
Victoriano Suárez, 1893. 



(famille, commune, nation, État), les fins de cette association (la coopération, 
imposée par la finitude de l’homme), ses origines « naturelles » (sociétés animales) 
et son organisation primitive78. Ces thèmes sont approfondis dans une série 
d’articles publiés dans les années 1890. L’un d’entre eux offre une synthèse des 
débats autour de la forme patriarcale ou matriarcale de la société primitive79, débat 
initié par les travaux de Henry Sumner Maine, qui, mêlant données 
ethnographiques et historiques, documentent empiriquement la thèse du 
développement organique de la société à partir de la famille80. C’est à cette époque 
que Posada commence à s’intéresser à la société politique de « deuxième degré » : 
la commune (municipio), dans la continuité de la réflexion inaugurée par Rudolf 
Von Gneist sur l’autonomie locale, et dans le contexte des débats sur la réforme de 
l’administration et le socialisme municipal81. Pour lui « la vie locale82 », la vie en 
commun d’un groupe d’hommes sur un espace, est une « matière sociologique 
fondamentale », une société « totale », survivance d’une organisation antérieure à 
l’État, permettant de connaître les formes originaires de la vie sociale83. Posada 
applique aux communes le même questionnaire qu’à l’État (nature, genèse, 
fonctions sociales) et reprend les théories de Rudolf Von Ihering sur les origines 
ethniques et civilisationnelles de la distinction entre villages ruraux et grandes 
villes84. Il devient en 1910 le premier titulaire de la chaire de droit municipal 
comparé. L’influence des études américaines consacrées au fait urbain (local 
communities)85 le conduisent progressivement à aborder des questions qui relèvent 
davantage des études « municipales » : croissance des villes, civilisation urbaine et 
gouvernement municipal86. 

Ces travaux permettent de constater la place centrale des « associations 
politiques » dans la sociologie espagnole et, inversement, l’ouverture du droit 
public aux approches empiriques, sociologiques et historiques, dans les années 
1880-189087. Ils confirment l’existence d’objets et de questions partagés entre le 

                                                 
78 Ibid., Libro III, Orígen del Estado, cap. II. Los supuestos de la sociología moderna para investigar 
el orígen del Estado, cap. IV, La sociología animal y la sociología humana. 
79 A. POSADA « Teorías modernas acerca del orígen de la familia, de la sociedad del Estado », 
Revista General de Legislación y Jurisprudencia, t. 80, 1892, p. 47-65 y p. 209-258. Traduit en 
français en 1896 dans la bibliothèque sociologique internationale. 
80 Sur cette question, A. KUPER, The invention of primitive society. Transformation of an illusion, 
London, Routledge, 1988. 
81 C. ARGYRIADIS-KERVEGAN, « L’administration locale entre nature et état dans la pensée 
allemande du XIXe siècle », Revue française d’histoire des idées politiques, no 23, 2006/1, 
p. 103-109. J. TUSELL, D. CHACÓN ORTIZ, La reforma de la administración local en España, 
1900-1936, Madrid, Instituto de Estudios administrativos, 1973. 
82 A. POSADA, « Aspecto sociológico de la vida local », La Administración, 1896, p. 476-480. 
83 Ces travaux s’inspirent de ceux de H. SUMNER MAINE, Village Communities in the East and the 
West, London, J. Murray, 1871. 
84 Œuvre posthume de R. VON IHERING (Vorgeschichte der Indoeuropäer, 1894), qu’il traduit sous 
le titre de Prehistoria de los indoeuropeos, Madrid, Librería general de Victoriano Suárez, 1896. 
85 F. J. LAPORTA, Adolfo Posada : Política y sociología en la crisis del liberalismo español, Editorial 
Cuadernos para el diálogo, p. 311-313.  
86 A. POSADA, La Ciudad Moderna, Madrid, Imp. Clásica Española, 1915. 
87 V. SANTAMARÍA DE PAREDES, Curso de derecho político según la filosofía política moderna, la 
historia general, Madrid, Tip. Ricardo Fe, 1890. Selon, Michael Stolleis, cette évolution « réaliste » 
du droit public aurait commencé dans les années 1870, avec Ihering et Gumplowicz. M. STOLLEIS, 
Histoire du droit public en Allemagne, 1800-1914, vol. 2, 1800-1914, Paris, Dalloz, 2014, p. 605. 



droit et la sociologie naissante88. Or, en Espagne, les échanges entre ces deux 
disciplines ont été, dans une large mesure, préparés par le droit naturel krausiste. 
Ce dernier définit « l’association humaine » comme un organisme de « sphères », 
de personnes individuelles ou collectives, poursuivant les buts fondamentaux de la 
société exposés par Krause dans Urbild der Menschheit (Idéal de l’humanité, 1808) : 
la religion, la morale, le droit, l’éducation, la science, les arts. Son organicité vient 
du droit qui tisse des liens entre ces différentes sphères de l’existence humaine et 
fournit les moyens de leur développement. Elle est liée à la notion de 
« conditionnalité », qui désigne la relation de dépendance entre les êtres, 
contraints, par leur finitude, à trouver en l’autre les conditions de leur existence. 
La conditionnalité constitue le fondement de toute relation sociale, conçue comme 
un « concours d’activité » (communication, aide mutuelle, coopération)89. 

 Chez les krausistes le terme « société » désigne à la fois la société humaine en 
général, (« l’ordre social complet »), mais aussi les groupes sociaux particuliers 
dont les membres coopèrent en vue d’une fin commune. Toutes sont considérées 
comme des organismes vivants, caractérisés par leur unité de fin et leur 
différenciation fonctionnelle. Chacune est dotés d’une personnalité morale, 
considérée comme « un être de droit », un « État90 ». Ici, l’État ne désigne pas 
l’instance directrice de de la société mais une autorité juridique immanente, ce qui 
impose de spécifier le niveau où elle s’applique (État « individuel », « social » ou 
« officiel », quand il s’agit du gouvernement). Dans son compte rendu des essais de 
Giner sur la personne sociale pour L’Année sociologique, Émile Durkheim a 
souligné la singularité de cette définition :  

« La partie la plus intéressante et la plus originale du livre est consacrée à l’étude 
de cette personnalité collective sui generis qu’on appelle l’Etat. L’Etat n’est pas 
une entité abstraite, ni une partie de la société, ni l’équivalent du cerveau ou du 
système nerveux ou d’un autre organe du corps humain. Il n’est pas le principe 
de l’organisation sociale, comme si la société, par elle-même, n’était qu’un tout 
inorganique. Il est la société même, mais la société considérée dans sa fonction 
juridique91 ». 

La polysémie du terme « société » dans les textes krausistes en obscurcit le sens 
au premier abord. Mais il permet d’intégrer dans leur sociologie l’étude d’une 
grande variété de sociétés concrètes, et de rompre ainsi avec les limites posées par 
les méta-théories organicistes au développement d’une science des faits sociaux, 
en les ramenant à une échelle observable.  En effet, son usage indifférencié pour 
désigner à la fois la société humaine en général et les sociétés fondées sur le contrat 
(la « societas » du droit romain), impose une distinction, constante chez les 
krausistes, entre les sociétés « spéciales » fondées sur la volonté (associations, 
corporations) et les sociétés « totales » (famille, cité, nation, État), collectivités 
naturelles et nécessaires, destinées à satisfaire « l’ensemble des fins de 

                                                 
88 Chez Ahrens, la question des origines de la société est présentée comme une question relevant 
intrinsèquement du droit public, H. AHRENS, Curso de derecho natural, o de filosofia del derecho 
formado con arreglo al estado de esta ciencia en Alemania, Paris, Rosa y Bouret, 1853, p. 211. 
89 V. SANTAMARÍA DE PAREDES, « Concepto de Sociedad », op. cit., p. 21. 
90 F. GINER DE LOS RÍOS, « El Estado de la persona social », op. cit., p. 202. 
91 E. DURKHEIM, « Compte rendu de : F. Giner, “Estudios y fragmentos sobre la teoría de la 
persona social (Etudes sur la personne sociale)” », Madrid, Enrique Rojas, 1999, L’Année 
Sociologique, 1898-1899, p. 182-183. 



l’individu92 ». Dans le Cours de droit naturel d’Ahrens, les premières relèvent du 
« droit social » qui régule les relations contractuelles entre les personnes ainsi que 
les associations qui en sont issues, et les secondes, du droit politique. Or, selon 
Giner, c’est précisément cette division entre droit privé et droit public qui conduit 
certains sociologues (et notamment Spencer et Fouillée) à restreindre leur étude 
aux sociétés politiques (nation et État), seules à être considérées comme des 
« sociétés concrètes93 ». Cette assimilation réductrice découlerait de la tradition 
romaniste. Alors que dans le droit civil, les « personnes juridiques » étaient 
considérées comme des fictions créées par le droit afin de permettre à des 
institutions de disposer de biens, dans le droit politique et international, où cette 
notion est introduite au début du XIXe siècle, elle fait des sociétés politiques 
auxquelles elle s’applique des « êtres réels ». Cette différence provient, selon Giner, 
de la tendance à l’essentialisation de la nation et de l’État, à la volonté de les penser 
comme des unités de fin, commune à la philosophie idéaliste (Hegel, Schelling) et 
thomiste (Taparelli). Les krausistes, eux, ne séparent pas ces deux sortes de 
« sociétés » ni dans leur théorie sociale, ni dans leur enseignement, comme en 
témoigne cette description du contenu du cours de sociologie dispensé à 
l’Institution libre de l’enseignement, à l’école primaire et secondaire : 

La sociologie y est enseignée depuis les premières années et selon cette méthode : 
à la classe inférieure on fait de simples causeries avec les enfants au sujet des 
choses qui leur sont familières ou de leurs questions, rien que pour attirer leur 
attention sur les faits sociaux dont ils sont témoins tous les jours : offices, 
professions, corporations, autorités publiques, fabriques, marchés, églises, écoles, 
etc. De temps en temps, une visite rapide à des établissements publics, avec très 
peu d’explications, même en se refusant, pour ne pas encombrer, de répondre à 
toutes les interrogations que font les élèves. Dans les classes suivantes, on 
systématise peu à peu les faits, en les groupant et en faisant ressortir de plus en 
plus l’idée de société qui leur donne leur unité. (…) A la classe supérieure (…) le 
programme de ce cours est dressé selon le plan suivant : Introduction ; Idée de la 
sociologie ; Partie générale : La société, ses éléments, fonctions, etc. Partie 
spéciale : 1°. Sociétés totales (famille, commune, nation). 2°. Sociétés spéciales 
(classement d’après le but). On se préoccupe toujours de rattacher les remarques 
aux problèmes sociaux contemporains94. 

Outre la définition de l’objet « société », cette description met l’accent sur deux 
autres aspects de la définition de la sociologie : le choix d’une approche empirique 
des faits sociaux et son articulation avec la question sociale. 

III. L’HISTOIRE DU DROIT ET L’AVÈNEMENT D’UNE APPROCHE EMPIRIQUE DES 

PRATIQUES SOCIALES.  

Les krausistes, l’école historique du droit et les grandes enquêtes sur 
le droit coutumier 

Les juristes-sociologues espagnols ont défendu une approche « positive » de la 
sociologie, sur le modèle de ce qui est pour eux la science empirique par excellence : 

                                                 
92 La signification contemporaine du terme « société » résulterait de l’introduction de la notion 
de « societas » dans le droit public par l’école du droit naturel, via la théorie du contrat social. 
V. SANTAMARÍA DE PAREDES, Concepto de Organismo social, op. cit., p. 8. 
93 F. GINER DE LOS RÍOS, La persona social, op. cit., p. 71-72. 
94 R. ALTAMIRA, « L’enseignement des sciences sociales en Espagne », Congrès International de 
l’enseignement des sciences sociales, 30 juillet-3 août 1900, p. 2. 



l’histoire. Dans sa description des relations entre ces deux disciplines, Azcárate 
confie à la première l’étude de « la société même » et à la seconde celle de « la 
façon dont la société a vécu à travers le temps95 ». « Science de la vie des êtres 
moraux », l’histoire établit « des faits dans leur succession » qui permettent 
d’accéder par l’induction aux lois du développement social, bien mieux, selon lui, 
que la méthode spencérienne de déduction à partir des lois biologiques96. Ainsi, la 
sociologie ne se limite pas à l’étude des sociétés présentes, elle s’intéresse aussi à 
leur processus de formation. Elle a donc un terrain commun avec l’histoire ou plus 
exactement avec la philosophie de l’histoire, dont la sociologie est souvent 
présentée comme l’héritière et la variante « positive97 ». 

Leur matériau empirique est l’histoire du droit, et en particulier le droit 
coutumier. L’intérêt des juristes espagnols pour la coutume est inséparable de la 
diffusion en Espagne des thèses de l’école historique du droit. Si l’histoire de cette 
réception est encore à écrire, on sait que les années 1850 en sont un moment 
important98. C’est à cette date que plusieurs professeurs de droit catalans 
(Estanislao Reynals y Rabassa, Francisco de Permanyer y Turet, Manuel 
Durán y Bas) reprennent sa critique de l’individualisme juridique et sa définition 
de la coutume comme un droit primitif99. Giner de los Ríos et le professeur de droit 
romain José María Maranges, formés auprès d’eux, ont introduit les théories de 
l’école historique auprès des krausistes. En 1873, Costa consacre sa thèse à la 
coutume comme source de droit à Rome et reçoit le prix « Maranges », qui 
récompensait les études sur le droit coutumier100. Il s’était intéressé, dans la veine 
des études folkloriques, à la littérature et aux mythes nationaux conçus comme une 
production culturelle populaire et une source pour l’histoire101. Mais c’est à partir 
des années 1880 que commencent ses recherches personnelles sur le droit 
coutumier aragonais102, dans une période où la préparation du code civil (adopté 
en 1889) suscite de vives résistances chez juristes des régions de droit « foral103 » 
et encourage l’étude des institutions juridiques locales que la procédure de 

                                                 
95 G. DE AZCÁRATE, Concepto de sociologia, op. cit., p. 41-42.  
96 G. DE AZCÁRATE, Metodo procedente en el estudio de los hechos sociales, op. cit., p. 135-137. 
97 G. DE AZCÁRATE, Concepto de sociología, op. cit., p. 17 ; A. POSADA, Principios de sociología, 
op. cit., p. 368. 
98 M. FIGUERAS PAMIÉS, « Notas sobre la introducción de la Escuela Histórica de Savigny en 
España », Anales de la Cátedra Francisco Suárez, no 18-19, 1978-1979, p. 371-393 ; 
L.M. LLOREDO Alix, « La recepción de Savigny en España : un episodio en la historia de la 
circulación de las ideas », Derecho y libertades. Revista de Filosofía del derecho y derechos 
humanos, no 30, p. 227-268. 
99 J. J. GIL CREMADES, El reformismo español. Krausismo, escuela histórica, neotomismo, op. cit., 
p. 123-137. 
100 F. DEL PINO DIAZ, « Joaquín Costa », C. ORTIZ GARCÍA, L.A. SÁNCHEZ GÓMEZ (dir.), Dictionario 
histórico de la antropología española, Madrid, CSIC, 1994, p. 223-232. 
101 J. COSTA, Introducción a un tratado de política racional e histórica sacada textualmente de los 
refraneros, romanceros y gestas de la Península, Madrid, Imp. de la Revista de legislación, 1881. 
102 R. Altamira en retrace l’histoire dans « Le droit coutumier espagnol moderne », Recueil 
d’études sur les sources du droit, en l’honneur de François Gény, t. II, Les sources générales des 
systèmes juridiques actuels, Paris, Librairie du recueil Sirey, 1935, p. 269-276. 
103 L’Espagne compte alors six droits civils : le droit « commun », castillan, et les droits 
aragonais, catalan, navarrais et basque, dits « derechos forales » formule dérivée de « fueros » 
(au sens de droit local particulier). B.  CLAVERO, El Código y el fuero. De la cuestión regional en la 
España contemporánea, 2 vol., Madrid : Siglo XXI Editores, 1982. 



codification prévoyait de préserver104. En 1879, Costa publie un ouvrage sur le droit 
coutumier du Haut Aragon et un essai sur « la théorie du fait juridique, individuel 
et social », qui, d’après Altamira, furent pour ses collègues une véritable 
« révélation105 ». Il entendait apporter la preuve de l’existence en Espagne d’un 
droit coutumier vivant, appliqué et efficace, témoignant du maintien d’une 
propriété et de pratiques agraires collectives qui avaient survécu à la 
nationalisation des communaux dans la première moitié du XIXe siècle. La 
démarche de Costa rappelle celle de la branche germaniste de l’école historique106, 
très critique à l’égard du droit romain et cherchant à retrouver dans le droit 
médiéval, l’expression d’une tradition juridique germanique « nationale » sans 
mélange, anti-individualiste et démocratique107. Elle pouvait s’appuyer sur les 
recherches de Rafael Ureña, Eduardo de Hinojosa et Eduardo Perez Pujol sur le 
droit médiéval wisigothique108. Costa est à l’origine de plusieurs enquêtes 
collectives. La première, lancée en 1885, porte sur le droit coutumier municipal. 
En 1895, il entreprend une nouvelle enquête à partir d’un questionnaire intitulé 
« Collectivisme, communisme, y socialisme dans le droit positif » et grâce à l’aide 
de collaborateurs locaux, comme Piernas y Hurtado (Asturies), Altamira (Alicante) 
ou le philosophe Miguel de Unamuno (Biscaye). Leurs travaux, d’abord publiés 
dans la Revista general de Legislación y jurisprudencia, ont vraisemblablement 
constitué la base de l’ouvrage collectif Derecho consuetudinario y economia popular 
de España (1902). En 1898, Azcárate relaie le projet de Costa à l’Académie des 
sciences morales et politiques, laquelle organise pendant vingt ans un concours 
annuel spécifiquement destiné à primer (et donc à susciter) des monographies sur 
le droit coutumier et l’économie populaire109. Ces enquêtes ont inspiré celle que 
l’Ateneo de Madrid promeut en 1901, à l’initiative de Rafael Salillas et 
Constancio Bernaldo de Quirós, sur les coutumes entourant la naissance, le 
mariage et la mort110. 

Ce programme théorique et ces enquêtes nourrissent un nouveau type 
d’ouvrages consacrés à l’évolution du droit civil et notamment du droit de 

                                                 
104 F. TOMÁS Y VALIENTE, « Los supuestos ideológicos del Código civil. El procedimiento 
legislativo », Códigos y Constituciones, 1808-1978, Madrid, Alianza editorial, p. 90-95. 
105 J. COSTA, Derecho consuetudinario del Alto Aragon, Madrid, Imprenta de la Revista de 
Legislación, 1880 ; Teoría del hecho jurídico, individual y social, Imprenta de la Revista de 
Legislación, 1880. 
106 Même si Costa se réfère exclusivement à Savigny, Altamira souligne les liens entre ses 
travaux et les thèses d’Otto Von Gierke. R. ALTAMIRA, Historia del derecho español. Cuestiones 
preliminares, Librería General de Victoriano Suárez, 1903, p. 62, note 1. 
107 E. CONTE, « Droit médiéval. Un débat historiographique italien », Annales. Histoire, Sciences 
sociales, 2002/6, p. 1606-1607. 
108 E. PEREZ PUJOL, Historia de las instituciones sociales de la España goda, 3 tomos, Valencia, 
Est.tip. Vives Mora, 1896 ; R. UREÑA Y SMENJAUD, La legislación gótico-hispana : (leges 
antiquiores- liber iudiciorum). Estudio crítico, Madrid, Est. Tip. De Idamor Moreno, 1905. En 1906, 
Ureña, professeur de « Littérature juridique » à l’Université de Madrid installe dans la faculté de 
droit un « Musée-Laboratoire juridique » consacré aux collections et aux études d’anthropologie 
criminelle. Il fonde en 1918 la Revista de ciencias sociales y jurídicas. 
109 F. DEL PINO DÍAZ, « Concurso sobre derecho consuetudinario y economía popular de la Real 
Academia de ciencias morales y políticas (Madrid, 1898-1918) », in C. ORTIZ GARCÍA, 
L.A. SÁNCHEZ GÓMEZ (dir.), Dictionario histórico de la antropología española, op. cit., p. 214-219. 
110 C. LISON TOLOSANA, « Una gran encuesta de 1901-1902 (Notas para la historia de la 
antropología social en España) », Revista española de la opinión pública, no 12, Apr.-Jun., 1968, 
p. 83-151. 



propriété. Azcárate lui consacre un essai en 1883111 et dirige la thèse d’Altamira sur 
l’histoire de la propriété collective (1890)112. En 1898, Costa publie un ouvrage sur 
le collectivisme agraire dont le premier tome, intitulé « Origine de la sociologie en 
Espagne », aborde les aspects doctrinaux de la question, et le second, les formes 
collectives de propriété, d’exploitation et d’usage des terres, des eaux et des 
forêts113. Tous ces livres ont une dimension comparative, avec les autres parties de 
l’Europe ainsi que l’Amérique hispanique, dont Altamira devient un spécialiste 
reconnu, titulaire, en 1914, de la chaire d’histoire des institutions américaines. Ils 
s’écartent clairement de l’histoire classique de la propriété, qui s’était développée 
les années 1870 en réaction aux réformes révolutionnaires (instauration du mariage 
civil en 1871, réforme agraire en 1873), au progrès du socialisme en Espagne114. En 
effet, l’histoire de la propriété telle que l’écrivent les juristes-sociologues suit un 
schéma évolutionniste et défend l’hypothèse du communisme primitif. Celle-ci 
contredisait la théorie classique qui faisait de la propriété individuelle un fait 
primordial, dont Fustel de Coulanges avait montré dans La cité antique (1864) les 
racines religieuses. Elle s’était imposée scientifiquement dans les années 1870 avec 
la diffusion de l’ouvrage de Sumner Maine, Ancient Law (1861), pionnier de ce 
changement de perspective, traduit en espagnol par Azcárate en 1893115, et dont le 
juriste belge Emile Laveleye avait généralisé les thèses dans son ouvrage De la 
propriété et de ses formes primitives (1874). Les travaux espagnols précités 
s’inscrivent dans le sillage de ces recherches qui remettaient en cause la naturalité 
de la propriété individuelle et relativisaient sa profondeur historique116. Ils en 
adoptaient aussi certains choix méthodologiques, en réduisant dans leurs sources 
le poids du droit romain dont ils jugeaient qu’il avait longtemps empêché de penser 
ces formes collectives. Ainsi, leurs essais intègrent-ils les périodes préhistoriques 
et « primitives », et s’appuient, à côté des données ethnographiques, sur l’étude 
des coutumes juridiques espagnoles. En effet, comme le rappelle Altamira, 
« l’histoire juridique d’une institution ne se réduit pas à sa forme législative, elle 
doit tenir compte des coutumes, des sentiments populaires et de la culture 
savante117 ». 

De la collecte des coutumes à l’observation des faits sociaux  

L’étude des règles coutumières permet de saisir une grande variété de pratiques 
sociales Le mémoire d’Altamira sur le droit coutumier de la province d’Alicante, 
primé en 1903, en décrit plusieurs : travail agricole et industriel, régimes de 
propriété, modes d’exploitation et rémunérations, fêtes et rituels entourant les 
fiançailles, le mariage, l’adoption, place des femmes dans la sphère domestique, 

                                                 
111 G. DE AZCÁRATE, Ensayo sobre la historia del derecho de propiedad y su estado actual en Europa. 
3 vol, Madrid, Imp. de la Revista de Legislación y Jurisprudencia, 1879-1883. 
112 R. ALTAMIRA, Historia de la propiedad comunal, Madrid, J. López Camacho, 1890. 
113 J. COSTA, Colectivismo agrario en España, doctrina y hechos, Madrid, Imp. De San Francisco de 
Sales 1898. 
114 Comme par exemple F. CARDENAS, Ensayo sobre la historia de la propiedad territorial en 
España, Madrid, 1873-1875. 
115 H. SUMNER MAINE, El derecho antiguo : considerado en sus relaciones con la historia de la 
Sociedad primitive y con las instituciones modernas, Madrid, Tipográfica del Hospicio, 1893. 
116 P. GROSSI, Un altro modo di possedere. L’emersione di forme alternative di proprietà alla 
coscienza giuridica postunitaria, Milano, Giuffrè, 1977. 
117 R. ALTAMIRA, Historia de la propiedad comunal, op. cit., p. 27. 



formes de protection sociale (coopératives, confréries, fondations pieuses)118. On 
comprend que ces enquêtes soient aujourd’hui considérées comme fondatrices de 
l’anthropologie sociale espagnole et non de la sociologie, en vertu de la ligne de 
partage fixée au début du XXe siècle entre ces deux disciplines, en fonction de leurs 
objets respectifs119. Les anthropologues ont en effet reconnu dans les enquêtes sur 
le droit coutumier des méthodes (monographie, observation) et des objets 
familiers : gestes agricoles, pratiques familiales, rites populaires, dans un milieu 
rural réputé archaïque120. Mais l’intégration de ces enquêtes à la sociologie et leur 
rôle dans son émergence en tant que science ne fait aucun doute pour les krausistes 
qui rappellent que la coutume est la première « réalisation humaine » à avoir été 
pensée comme le fruit d’une activité collective121. Ils ont ainsi souligné l’influence 
déterminante de l’école historique dans le développement d’une appréhension 
sociologique des phénomènes humains122. 

Les ouvrages théoriques de Costa ainsi que les questionnaires et consignes des 
enquêtes qu’il promeut permettent de comprendre la façon dont elles ont contribué 
à l’émergence d’une science sociale empirique123. Ils nous montrent que le passage 
de l’histoire du droit à la science sociale découle de la définition de la coutume 
comme un fait social, ne pouvant être saisi que dans l’observation. Elle est en effet 
définie comme un droit produit par le « peuple », une personne sociale, collective, 
anonyme124. Née de « l’esprit général » du peuple, la coutume est la façon dont les 
hommes « réalisent et expriment directement leur vie psychique125 ». Cette 
définition correspond à celle de l’école historique, qui conçoit le droit comme le 
fruit de l’activité du sujet de droit, y compris dans sa dimension réflexive126. Le 
droit coutumier naît de la « spontanéité sociale » de la répétition d’actions 
habituelles, d’un usage primitif. Il manifeste donc une régularité, dont la nature 
n’est pas d’ordre statistique, mais historique. Dans la coutume, la règle n’est pas 
dissociable des « faits ». En étudiant la première, on accède aux pratiques sociales 
ordinaires. Les coutumes fournissent la matière d’une théorie générale des 
« hábitos » (habitudes, usages) dans la science juridique et la psychologie des 

                                                 
118 R. ALTAMIRA, Derecho consuetudinario y economia de la provincia de Alicante, Madrid, Imp. del 
asilo de Huérfanos del S.C. de Jesus, 1905. 
119 F. DEL PINO DÍAZ, « Joaquín Costa como etnógrafo. Una visión panorámica », Revista de 
dialectología y tradiciones populares, no 47, 1992, p. 45-72. 
120 Sur la place de la coutume dans la généalogie de l’anthropologie sociale, L. ASSIER-ANDRIEU, 
« Penser le temps culturel du droit. Le destin anthropologique du concept de coutume », 
L’Homme, 160, 2001, p. 67-90. 
121 A. POSADA, Principios de sociología, t. I., op. cit., p. 27-28. 
122 Sur ce point, voir G. DILCHER, « From history of Law to Sociology : Max Weber’s Engagement 
with the Historical School of Law », Max Weber Studies, vol. 8, no 2, July 2008, p. 174-175, p. 183. 
123 J. COSTA, La vida del derecho, Madrid, Imp. De Aribau, 1876 ; Teoría del hecho jurídico, 
individual y social, Madrid, op. cit. ; « Plan de un tratado sobre el hecho consuetudinario », 
(Apendice I), Derecho consuetudinario y economie popular de España, Zaragoza, Guara, 1981, 
p. 361-378. 
124 J. COSTA, Teoría del hecho jurídico, individual y social, op. cit., p. 331. 
125 J. COSTA, La vida del derecho, op. cit., p. 12-15. 
126 J. E. TOEWS, « The Immanent Genesis and Transcendent Goal of Law : Savigny, Stahl, and the 
Ideology of the Christian German State », The American Journal of Comparative Law, vol. 37, 
no 1 (Winter, 1989), p. 141-142. 



peuples127. Elle est conçue comme un droit « vivant », né des besoins vitaux des 
communautés humaines, organiquement lié aux autres coutumes de la société et 
en constante transformation. Selon cette interprétation fonctionnaliste, la coutume 
permet de remonter aux besoins vitaux et permanents des communautés humaines 
et de les comprendre (mariage, bienfaisance, partage des ressources, gestion des 
conflits). Or, comme fait juridique et social, la coutume ne peut être totalement 
saisie que par l’observation objective : 

Chaque coutume collectée doit être décrite de la manière la plus circonstanciée, 
sans oublier ses détails ni l’isoler de son milieu, en l’étudiant comme le membre 
d’un organisme ; en la mettant en relation avec toutes les manifestations de la 
vie dont elle est l’expression ou le résultat, avec les besoins qui ont déterminé sa 
formation ou sa naissance […] sans oublier enfin les conceptions et les avis qu’en 
ont ceux-là mêmes qui les pratiquent.128 

Ainsi, l’étude des coutumes fait du juriste un sociologue parce qu’il l’oblige à 
s’intéresser à un « fait social », à un droit partiellement non écrit et accessible 
seulement via l’observation (quasi naturaliste) et l’entretien in situ. Cette pratique 
d’enquête est imposée aussi par le programme de l’école historique qui redéfinit, 
en même temps que le droit, le travail des juristes. Si le droit n’est pas leur création 
mais qu’il leur est « révélé » : ils doivent alors nécessairement le découvrir par 
l’enquête empirique. 

L’INSTITUTION POLITIQUE DE LA SOCIOLOGIE 

Professeurs et législateurs, engagés dans la réforme politique et 
sociale 

L’engagement des krausistes en faveur de l’institution de la sociologie est 
d’abord un engagement politique. Il découle en grande partie de leur implication, 
en tant que juristes, dans la critique et la réforme du système politique instauré 
en 1875, et de ce qu’ils considèrent comme son soubassement idéologique, le 
« libéralisme doctrinaire ». La restauration de la dynastie des Bourbons, après un 
coup d’État, avait en effet mis un en terme au processus de libéralisation et de 
démocratisation politique engendré par révolution de 1868 et reconduit au pouvoir 
l’aile conservatrice du libéralisme (dite « modérée ») qui avait dominé la vie 
politique dans les années 1860129. Expulsés de l’Université, Giner de los Ríos, 
Azcárate et Costa font de l’Institut Libre d’Enseignement, créé en 1876, la base 
arrière de leur combat contre le régime et de leur engagement en faveur de la liberté 
d’enseignement. À partir des années 1880, ils sont réintégrés à l’Université (à 
l’exception de Costa) dans une période de libéralisation relative, consécutive à 
l’entrée du parti libéral « dynastique » au gouvernement. Ils rejoignent le parti 
libéral (Santamaría de Paredes) ou les partis républicains qui se succèdent dans la 
période (Giner de los Ríos, Azcárate, Altamira, Costa, Posada). Ils s’engagent en 

                                                 
127 R. ALTAMIRA, Historia del derecho español. Cuestiones preliminares, op. cit., p. 62. Les krausistes 
se sont beaucoup intéressés à l’œuvre de Wilhelm Wundt pour cette raison. G. DE LOS RÍOS, « La 
teoría de la persona social en los juristas y sociólogos de nuestro tiempo », op. cit., p. 136-185. 
128 Programme du Concurso sobre derecho consuetudinario y economía popular (1897) dont la 
rédaction est généralement attribuée à Costa. J. COSTA, Derecho consuetudinario y economie 
popular de España, op. cit., Apendice II, p. 379-384. 
129 R. SERRANO GARCÍA (coord.), España (1868-1874), Nuevos enfoques sobre ek Sexenio democrático, 
Valladolid, Consejería de Educación y Cultura de la Junta de Castilla y León, 2002. 



faveur de l’éducation populaire (Altamira, Buylla, Posada), à travers des revues, 
telles que La Ilustración obrera (1904), et par l’ouverture de leur enseignement à un 
public plus large, dans le cadre de « La Extensión Universitaria », lancée en 1898 à 
l’Université d’Oviedo130. Plusieurs d’entre eux siègent au parlement131 et entrent, 
en tant qu’experts, à la Commission des réformes sociales (1883), puis à l’Institut 
des réformes sociales, qui la remplace en 1903, ainsi dans la section espagnole de 
l’Association internationale pour la protection légale des travailleurs, créée la 
même année132. Ils se chargent, à ce titre, des travaux préparatoires des lois sociales, 
progressivement adoptées à partir de 1900133. Cet investissement dans les 
institutions de la production législative permet de saisir la dimension constructive 
de leur critique. Celle-ci peut être caractérisée comme une « autocritique » du 
libéralisme par son aile radicale et organiciste, dans une période, les années 1880-
1890, où ce modèle politique entre en crise134. Parvenu au terme de son programme, 
le libéralisme est en effet remis en cause par la crise économique des années 1870 
et la multiplication des grèves, par un mouvement socialiste en pleine expansion et 
par les politiques sociales conservatrices, d’inspiration bismarckienne135. Selon 
Giner, cela explique la dissolution des partis libéraux, « pétrifiés par l’épuisement 
de leurs idéaux et leur manque de plasticité face aux besoins sociaux136 ». En 
réponse à cette crise, le projet politique krausiste consiste à fonder un libéralisme 
social, à l’instar du new liberalism britannique ou du radicalisme français, à partir 
des nouvelles théories sociales (solidarisme, organicisme libéral)137. 

                                                 
130 M. SUÁREZ CORTINA, op. cit., p. 54. 
131 Azcárate est régulièrement élu au Congrès des députés à partir de 1886 et 
Santamaría de Paredes est sénateur à vie à partir de 1903. Altamira et Posada entrent au Sénat 
en 1916 et 1921 respectivement. 
132 Azcárate et Santamaría de Paredes sont membres de la Commission de réformes sociales. En 
1903, ils deviennent respectivement président et vice-président de l’Institut des reformes 
sociales, dont sont également membres : Buylla (direction du service des statistiques) et Posada 
(direction de la section de législation et de bibliographie). Buylla (par ailleurs avocat du travail) 
et Azcárate entrent dans le comité de direction de l’AIPLT en 1903, Posada en 1912. 
J.I. PALACIO MORENA, La institucionalización de la reforma social en España (1883-1924). La 
Comisión y el Instituto de Reformas Sociales, Madrid, Centro de publicaciones, Ministerio de 
Trabajo y Seguridad Social, 1988. D. VALLÉS MUÑO, « La sección española de la Asociación 
Internacional para la Protección legal de los Trabajadores : sus publicaciones y su influencia », 
Sociología del trabajo, no 98, 2021, p. 63-64. 
133 M. D. DE LA CALLE VELASCO, « Sobre los orígenes del Estado social en España, Ayer, no 25, 
1997, p. 127-150 ; A. POSADA, La réforme sociale en Espagne (extrait de la Revue internationale de 
sociologie), Paris, V. Giard & E. Brière, 1907. 
134 M. GAUCHET, L’avènement de la démocratie, Vol II. Crise du libéralisme, 1880-1914, Paris 
Gallimard, 2007, pp. 139-159. 
135 J. SAN-JULIÁN-ARRUPE, « Compete vs. Protect, Idealism vs. Pragmatism. Debates on the Crisis 
of the End of the 19th Century in Spain », Revue économique, vol. 66, 2015/5, p. 873-900. 
136 F. GINER DE LOS RÍOS, « Un nuevo libro de Schäffle », La persona social. Estudios y fragmentos, 
Madrid, Librería general de Victoriano Suarez, 1899, note 1, p. 423.  
137 M. FREEDEN, The New liberalism. An Ideology of Social Reform, Clarendon Press, Oxford, 1986, 
p. 94-116 ; M. SUÁREZ CORTINA, « Reformismo laico y cuestion social en la España de la 
Restauración », in J. URÍA GÓNZALEZ (coord.) Institucionismo y reforma social en España : el grupo 
de Oviedo, Madrid, Talasa, 2000, p. 38-65. 



La condamnation du libéralisme doctrinaire… 

La critique des juristes krausistes s’adresse tout d’abord aux système politique 
de l’Espagne de la Restauration (1875-1923). Elle est inaugurée par la réflexion 
d’Azcárate sur le régime parlementaire138, se prolonge dans les travaux de Posada 
sur la réforme du droit public et, sur un mode plus polémique, dans la célèbre 
enquête de Costa : Oligarchie et caciquisme comme formes actuelles du gouvernement 
en Espagne (1901)139. Conformément à la tradition théorique libérale, cette réflexion 
porte sur la limitation du pouvoir exécutif dans la monarchie constitutionnelle, à 
partir d’une comparaison avec le modèle anglais. Azcárate dénonce le fond 
absolutiste de la « monarchie doctrinaire » et la restriction des libertés politiques 
qu’elle impose. La qualification de ce régime et le rapprochement qu’elle induit 
avec le doctrinarisme français des années 1814-1830 le condamne autant pour son 
imposture que pour son archaïsme. Il s’agit en effet de dénoncer en lui la recherche 
du juste milieu entre Ancien régime et libéralisme, que représente la formule 
hybride de la « souveraineté partagée » entre le roi et la représentation nationale 
(les Cortes), comme le décalage entre la forme, constitutionnelle depuis 1876, et 
l’autoritarisme de fait (censure, suffrage restreint, interdiction des partis 
républicains…). Les krausistes condamnent également la centralisation, au double 
sens de concentration des pouvoirs par l’État et de restriction de l’autonomie des 
provinces et des communes140. Le système administratif espagnol s’inspirait en 
effet du modèle français (découpage administratif du territoire, nomination des 
maires par le gouvernement ou les gouverneurs civils). Les lois de 1877 et de 1882 
sur l’administration municipale et provinciale en avaient accentué encore la 
centralisation, en réponse au programme fédéraliste de la Première 
République (1873)141. Dans cette critique, les krausistes empruntent à l’école 
historique sa conception réaliste des communes, une « réalité historique et 
naturelle » contre un le droit administratif qui les définit comme des 
circonscriptions créées par la loi et les soumet aux interventions constantes des 
gouverneurs civils, représentants de l’autorité centrale142. Ils dénoncent aussi la 
« fiction » de la souveraineté nationale, la manipulation des élections par l’exécutif, 
avec l’appui des caciques locaux, au profit des deux grands partis auxquels il offre 
alternativement une majorité parlementaire, annulant ainsi le sens même de 
l’élection. 

Mais au-delà de ce dévoiement des règles constitutionnelles, c’est le système 
représentatif lui-même qu’ils remettent en question, même après la libéralisation 
des années 1880 et la démocratisation qu’apporte, en 1890, l’adoption du suffrage 
universel. Ils rappellent en effet les limites qui entourent le suffrage, abusivement 

                                                 
138 G. DE AZCÁRATE, El « self-government » y la monarquía doctrinaria, Madrid, Librerias de A. de 
San Martín,1877 ; La Constitución inglesa y la política del continente, Madrid, Imp. Manuel 
Minuesa de los Ríos, 1878. 
139 A. POSADA, Estudios sobre el regimen parlamentario en España, Madrid, Dirección y 
administración, 1891 ; J. COSTA, Oligarquía y caciquismo como forma actual de gobierno en 
España : urgencia y forma de cambiarla, Madrid, Fortanet, 1901. 
140 G. DE AZCÁRATE, El régimen parlamentario en la práctica, Madrid, Imp. de Fortanet, 1885 ; « De 
la administración provincial y municipal » (II), Revista general de legislación y jurisprudencia, 40, 
t. 80 1892, p. 66-67. 
141 J. TUSELL, D. CHACÓN ORTIZ, La reforma de la administración local en España, 1900-1936, 
Madrid, Instituto de Estudios administrativos, 1973. 
142 A. POSADA, « Municipio », Enciclopedia jurídica española, Tomo XXIII, Barcelona, F. Seix 
Editor, 1910, p. 118-135. 



désigné comme universel, du fait de l’exclusion des femmes et de l’absence de toute 
représentation corporative de « l’élément ouvrier » au Sénat143. Ils interprètent 
l’abstention électorale comme le signe d’une atonie de la société, transformée en 
« masse inorganique » par un Etat qui réduit la participation des citoyens à un vote, 
à l’élection d’un Parlement qui monopolise la production du droit144. Ce 
légicentrisme, cette confiance aveugle dans les avantages de la loi écrite et la 
relégation de la coutume constituent à leurs yeux le principal obstacle à la 
reconnaissance du pouvoir législatif du peuple145. Ce régime contredit en tout point 
l’idéal politique des krausistes, le « self-governement », définit comme « le 
gouvernement de l’être juridique par lui-même (ici le tout social), en tant 
qu’État146 », un système où « la société et l’État constituent un tout indivisible », 
dans lequel les citoyens prennent une part personnelle à la gestion des affaires 
publiques, effaçant ainsi la distinction gouvernants-gouvernés147. 

… et de l’inégalité juridique dans le droit civil post napoléonien 

Les krausistes ont également proposé une réflexion sur les inégalités 
économiques et sociales. Elle se nourrit à la fois de la critique de l’individualisme 
juridique, telle qu’elle a été formulée par l’école historique, et de la dénonciation 
marxiste du droit comme protection des intérêts de classes148. Elle se réfère à 
Anton Menger (1841-1906), traduit par Posada, ainsi qu’aux travaux des 
représentants de l’école italienne du socialisme juridique, comme 
Giuseppe d’Aguanno (1862-1908), traduit par Dorado Montero149. Dans une série 
d’essais publiés en 1876, Azcárate analyse ainsi la « question sociale » comme le 
fruit d’un droit civil inégalitaire et archaïque150. Selon lui, les révolutions libérales 
ont mis fin aux inégalités de type ancien (privilèges) mais sans donner un contenu 
positif aux libertés qu’elles ont proclamé. Elles n’ont pas engendré un droit civil 
moderne mais seulement restauré le droit romain, fréquemment décrit, à la suite 
de Giuseppe Salvioli, comme un « droit de maître et d’esclave »151. Dans son étude 
préliminaire de l’ouvrage de Menger sur « Le droit civil et les pauvres » (1890), 

                                                 
143 A. POSADA, El sufragio, según las teorías filosóficas y las principales legislaciones, Barcelona, 
Manuel Soler, entre 1900 et 1903, p. 103, p. 107-112, p. 157. 
144 F. GINER DE LOS RÍOS, « El Estado y la persona social », La persona social. Estudios y 
fragmentos, Madrid, Librería general de Victoriano Suarez, 1899, p. 217. 
145 F. GINER DE LOS RÍOS, Filosofía y Sociología. Estudios de Exposición y de crítica, Biblioteca 
sociologica internacional, Barcelona, 1904, p. 6. 
146 F. GINER DE LOS RÍOS, « El Estado y la Persona social », La persona social. Estudios y 
fragmentos, Madrid, Librería general de Victoriano Suarez, 1899, note 1, p. 217. 
147 F. GINER DE LOS RÍOS, Estudios Jurídicos y Políticos, Madrid, Victoriano Suárez, 1875, note 2, 
p. 112. 
148 B. CLAVERO, « Noticia del socialismo jurídico en España », Sistema : revista de ciencias sociales, 
n°28, 1979, p. 91-106. 
149 A. MENGER, El derecho civil y los pobres, Librería general de Victoriano Suárez, 1898, traduction 
de Das Bürgerliche Recht und die besitzlosen Volksklassen, Eine Kritik des Entwurfs eines 
bürgerlichen Gesetzbuches für das deutsche Reich (1890) ; G. D’AGUANNO, La réforma integral de la 
legislación civil, Madrid, La España Moderna, 1894, traduction de La riforma intregale della de la 
legislazione civile (1893). 
150 G. DE AZCÁRATE, « Estudios sobre el problema social », Estudios económicos y sociales, Madrid, 
Victoriano Suárez, 1876, p. 133. 
151 E. SANZ Y ESCARTÍN, El Estado y la reforma social, Madrid, Imp. De Soc. Edit. de S. Francisco 
de Sales, 1893, p. 43. 



Posada déplore la focalisation de la critique socialiste sur les aspects économiques 
de la question sociale152. Il dénonce l’indifférence du droit libéral à la condition 
sociale des personnes, et l’insuffisante protection des plus fragiles (les pauvres, les 
invalides, les femmes, et les travailleurs sous « contrat de service ») qu’il interprète, 
conformément aux analyses d’Ihering153 comme le résultat d’une lutte inégale pour 
le droit, défini comme un « intérêt juridiquement protégé ». Les krausistes puisent 
aussi leur inspiration dans l’œuvre d’Albert Schäffle (1831-1903), connu en Espagne 
pour sa théorie sociale154, un « monisme idéaliste » d’inspiration krausiste, et pour 
son livre sur « la quintessence du socialisme », traduit par Posada et Buylla155. Dans 
un essai qu’il lui consacre, Giner décrit son projet, socialiste mais conservateur, 
d’instaurer une propriété collective des moyens de production et de transformer le 
travail en service public national. L’idée de soustraire la propriété au droit privé 
pour en faire une institution de droit public intéresse Giner, car elle ébranle la 
traditionnelle division du droit en public et privé, division qu’il accuse, à la suite 
d’Ahrens et de l’école historique, d’avoir contribué à effacer, dans la doctrine et 
dans la conscience sociale, l’idée d’une unité entre le tout social et ses membres156. 
Or, cette division a pour effet de compliquer la réforme des institutions les plus 
inégalitaire (famille, propriété, contrat de travail), placées, du fait même de leur 
rattachement au droit privé, à l’abri des interventions publiques. 

Sciences libérales vs sciences sociales : critique épistémologique et 
reclassements scientifiques 

 Cette critique politique du droit positif aboutit à une remise en cause plus 
profonde de la philosophie et de l’épistémologie du droit libéral, processus qui 
affecte, à la fin du XIXe siècle, l’ensemble des sciences morales et politiques, 
historiquement et idéologiquement associées à l’avènement du libéralisme et 
jugées inaptes à comprendre la question sociale et les enjeux de la 
démocratisation157. Giner et Azcárate restent très attachés au libéralisme 
économique, qui garantit selon eux l’indépendance de cette sphère de l’activité 
sociale158. Mais ils souscrivent aux critiques adressées à la théorie classique par 

                                                 
152 A. POSADA, « El derecho y la cuestión social », in A. MENGER, El derecho civil y los pobres, 
Librería general de Victoriano Suárez, 1898, p. 9. Cette introduction a été publiée en français : 
A. POSADA, Le droit et la question sociale (extrait de la Revue internationale de sociologie), V. Giard 
& E. Brière, 1898. 
153 Dont il a traduit l’ouvrage Der Zweck im Recht (1877) : R. VON IHERING, La lucha por el derecho, 
Madrid, J.M. Pérez, 1881. 
154 Professeur d’économie politique, classé parmi les « socialiste de la chaire », 
Albert Schäffle (1831-1903) participe à la fondation du Verein für Socialpolitik en 1872. Sa théorie 
réaliste de la société (composée d’humains et de choses), est connue en Espagne par la traduction 
italienne de son ouvrage Bau und Leben des sozialen Körpers (Structure et vie du corps social), 
1875-1878. 
155 A. SCHÄFFLE, Die Quintessenz des Sozialismus (1874), traduit en espagnol sous le titre La quinta 
esencia del socialismo, Madrid, M.G. Hernández, 1885. 
156 F. GINER DE LOS RÍOS, « Un nuevo libro de Schäffle », La persona social. Estudios y fragmentos, 
Madrid, Librería general de Victoriano Suarez, 1899, p. 395-399. 
157 E. RICHARD, « The Royal Academy of moral and political sciences and the emergence of social 
sciences in Spain (1857-1923) », Empiria. Revista de metodología de ciencias sociales, Universidad 
Nacional de Educación a Distancia (UNED), n. 31, 2015 (mayo-agosto), p. 59-61. 
158 J.L. MALO GUILLÉN, « El pensamiento económico del Krausismo español », 
E. FUENTES QUINTANA (dir.), Economía y economistas españoles, vol. 5. Las críticas a la economía 
clásica, Madrid, Círculo de lectores : Galaxía Gutemberg, 1999, p. 389-450. 



l’école réaliste allemande de l’économie et, avant elle, par des auteurs libéraux, qui, 
comme Marco Minghetti (1818-1886), fondent leur critique sur l’éthique et les thèses 
pionnières de Jean Sismondi159. Ils dénoncent ainsi le fatalisme anti-
interventionniste de l’économie politique et les insuffisances du droit libéral, en les 
imputant à leur approche abstraite et individualiste des rapports sociaux, héritée 
du jusnaturalisme. Le droit naturel décrit en effet la société comme une association 
d’individus égaux et libres dont les comportements sont explicables a priori, à 
partir d’une « nature humaine » réputée universelle. Cette philosophie sociale a 
permis la reconnaissance des droits individuels fondamentaux, mais elle entrave 
l’intelligibilité des comportements humains en ignorant les contraintes historiques, 
juridiques et sociales qui pèsent sur eux160. Elle empêche désormais la 
reconnaissance de droits spécifiques à certains groupes sociaux (travailleurs), en 
les assimilant à des privilèges catégoriels, parce qu’elle ne tient pas compte des 
conditions concrètes de leur existence. 

Cette critique est essentielle dans le processus d’institution de la sociologie, et 
cela pour plusieurs raisons. Premièrement, elle est à l’origine d’un reclassement 
scientifique dont elle bénéficie dans la mesure où son épistémologie est perçue 
comme une inversion positive de celle des sciences libérales, par sa conception 
réaliste, empirique et unitaire de la société et par son ambition réformiste161. Ces 
orientations sont d’ailleurs appelées à s’imposer au droit et à l’économie, sciences 
auxquelles on adjoint désormais l’épithète « social ». Deuxièmement, cette critique 
met en évidence l’efficacité de la sociologie comme science de gouvernement, son 
aptitude à trouver des solutions à la question sociale. Cette efficacité n’est pas liée 
à une approche philanthropique des problèmes sociaux, comme le suggèrent les 
conceptions courantes de la sociologie, que Posada s’emploie à réfuter. Elle découle 
selon lui de la possibilité d’une sociologie « appliquée ». Car le sociologue est à la 
fois un homme de savoir, « qui étudie les faits de la société avec l’esprit d’un 
philosophe » et un homme d’action qui prend en en compte les faits sociaux pour 
élaborer une politique (authentiquement) sociale162. La sociologie se voit ainsi 
reconnaître, conformément au programme de Lester Ward, un rôle dans 
« l’accomplissement humain » (human achievement), parce qu’elle encourage la 
connaissance réflexive de la société et l’aptitude collective à forger des idéaux, à se 
représenter la réalité sociale future et à agir sur elle163. 

Dans leurs discours sur la sociologie, ses premiers praticiens espagnols ont 
souligné combien cette science conduit à repenser l’action politique, tant dans sa 
forme que dans son contenu. Elle permet d’envisager la vie politique et sociale sur 
un mode non individualiste, en tenant compte de l’existence sociale des individus 
et de leurs « fins communes ». Elle fonde la réforme sur la connaissance objective 
de la vie sociale, saisie dans sa dimension concrète et historique ce qui donne à ses 

                                                 
159 E. GRIMMER-SOLEM, The Rise of Historical Economics and Social Reform in Germany, 1864-1894, 
Oxford, Clarendon Press Monographs, 2003. 
160 M. MINGHETTI, Dell’economia pubblica e delle sue attinenze con la morale e con il diritto, Firenze 
1859, cité par G. DE AZCÁRATE, « Estudios sobre el problema social », « Notas a un artículo de M. 
E. Laveleye sobre las nuevas tendencias de la economía política y del socialismo », in Estudios 
económicos y sociales, Madrid, Victoriano Suárez, 1876. 
161 B. KARSENTI, C. LEMIEUX, Socialisme et sociologie, Paris, Éditions de l’EHESS, 2017, p. 59-67. 
162 Selon les termes d’Albion Small : A. SMALL, « What Is a Sociologist », American Journal of 
Sociology, 1903, vol. 8, no 4, janv 1903, p. 468-477. A. POSADA, Principios de sociología, op. cit., 
p 283. 
163 Ibid., p 274-277. 



propositions de réforme un caractère réaliste. Les propositions de reconstitution de 
la propriété communale, défendus par Azcárate et Altamira, par exemple, 
s’appuient sur des travaux d’histoire du droit ainsi que sur des enquêtes de droit 
coutumier. Elles montrent que les lois sur le désamortissement de la propriété, 
adoptées dans la première moitié du XIXe siècle ont partiellement détruit des 
propriétés et des pratiques collectives mais qu’il est possible d’en envisager la 
reconstitution164. La sociologie (à laquelle ces enquêtes sont assimilées) remplit ici 
la fonction critique autrefois assignée au droit naturel, mais dans une direction 
opposée, celle de la désacralisation/ dé-jusnaturalisation. 

Le noli me tangere qu’invoquent ceux qui prétendent faire de la propriété un 
nouveau Dieu, un dogme indiscutable, dont il est illégitime de contester la forme 
actuelle, s’évanouit avec l’étude historique parce qu’elle montre son 
développement constant et continu […]. Cela fera cesser aussi cette autre 
préoccupation, cette espèce d’alarme […] qui fait supposer, dès qu’il s’agit de 
réformer la propriété, que l’on a affaire à une utopie, une prétention démente, 
comparable à celle du radicalisme révolutionnaire165.

 

Par ailleurs, par opposition aux sciences libérales, la sociologie est 
interventionniste. Cette orientation est alors présentée comme un effet de son 
dialogue avec les sciences de la vie. En décrivant l’évolution naturelle comme un 
mécanisme morbide et indifférent à la morale (la sélection des plus aptes) la théorie 
transformiste de Darwin aurait ébranlé les conceptions optimistes de la nature, qui 
avaient, au siècle précédent, nourrit la confiance dans les lois naturelles du marché, 
et renforcé par conséquent les attentes à l’égard des institutions régulatrices166. 
Enfin, la naissance d’une science de la société, à côté d’une science de l’État, 
représente une arme scientifique contre les « agressions du libéralisme classique 
encore dominant chez les juristes et les hommes politiques167 ». Elle permet en effet 
de justifier, sur un plan scientifique, des réformes idéologiquement situées du côté 
du socialisme (la restauration de formes de propriété collective) ou du libéralisme 
organique (le vote corporatif). 

La sociologie ou la réforme de la société par elle-même  

De fait, les propositions de réformes des juristes-sociologues krausistes 
mobilisent des concepts situés au croisement du droit et de la sociologie, qui 
contribuent à produire l’armature théorique de la protection sociale naissante. 
Leurs premiers textes sur la question sociale défendent des solutions libérales qui 
limitent l’intervention de l’État à l’exercice de ses fonctions de police (assistance) 
et à l’instauration d’un impôt progressif qui tienne compte des inégalités 
économiques entre assujettis. Ils préconisent la création d’un nouveau droit civil, 
défendent l’autonomie totale de la « sphère économique » et comptent sur 
l’association pour en atténuer les conflits et les injustices. Chez Ahrens en effet, 
l’association constitue la « solution harmonique tirée de la nature humaine et de la 

                                                 
164 R. ALTAMIRA, Historia de la propiedad comunal, op. cit., p. 247-260. 
165 G. DE AZCÁRATE, Ensayo sobre la historia del derecho de propiedad y su estado actual en Europa, 
t. I, op. cit., p. XVII. 
166 E. SANZ Y ESCARTÍN, « Naturaleza y Sociedad » (1903), Memorias de la Real Adaemia de ciencias 
morales y políticas, t. IX, Madrid, 1905. Compte rendu d’un article de Samuel Jankelévitch, 
« Nature et société », Revue Philosophique de la France et de l'étranger, t. LIII, janvier-juin 1902, 
p. 501-522. 
167 F. GINER DE LOS RÍOS, « Sobre la idea de la personalidad », La persona social, op. cit., p. 31 ; 
A. POSADA, Sociología contemporánea, op. cit., t. II, p. 292-294. 



nature organique de la société168 ». Les krausistes ont ainsi soutenu la légalisation 
de l’Association Internationale des Travailleurs, des organisations syndicales et de la 
grève169. Ils proposent une réorganisation de la production et de la propriété sous 
la forme collective mais volontaire de la coopérative, qui dissipe les oppositions 
entre les individus en ne les enfermant pas dans une fonction, puisqu’ils sont à la 
fois ouvriers et patrons170. L’organisation coopérative de la production permettrait 
de dépasser l’opposition entre les conceptions individualistes et collectivistes de la 
propriété car elle repose sur une propriété « sociale », qui appartient à la fois à la 
totalité et à chacune de ses composantes171. Elle constitue selon Giner une forme 
spontanée et libérale de collectivisme, puisqu’elle transfère le capital aux 
travailleurs associés172. 

La plupart des krausistes (à l’exception de Buylla) sont hostiles aux propositions 
du mouvement socialiste contemporain, qu’il s’agisse du marxisme ou du 
« socialisme d’État » qu’incarne le système bismarckien des assurances sociales 
obligatoires. Cette hostilité s’explique par leur rejet de tout système économique 
reposant sur la contrainte extérieure de l’État et la centralisation, et par leur crainte 
de voir toute activité sociale transformée en fonction publique173. Mais elle provient 
aussi de leur refus d’une lecture classiste des conflits sociaux et d’une réforme 
sociale exclusivement tournée vers la classe ouvrière. Les krausistes s’opposent au 
principe d’un parti de classe174 et considèrent que les politiques sociales doivent 
s’adresser à l’ensemble des travailleurs (domestiques, travailleurs agricoles, 
employés, prolétariat diplômé…) car la fragilité sociale ne saurait être définie en 
termes purement économiques175. Ces réserves expliquent leur préférence pour le 
socialisme français du premier XIXe siècle, qu’ils jugent plus universel et plus 
libéral176. 

À partir des années 1880-1890, alors qu’ils sont impliqués dans l’élaboration des 
lois sociales, les krausistes, finissent par accepter l’intervention de l’État dans la 
régulation du travail. Pour donner sens à ce virage interventionniste, ils le 
traduisent dans les termes de la philosophie et, désormais, de la sociologie 
krausiste. Cela se manifeste tout d’abord dans les reformulations de leur idéal 
associatif. Alors qu’il manifestait jusque-là le déploiement d’un droit naturel de 
l’individu (la faculté d’association), il est désormais présenté comme le résultat de 
la solidarité sociale, de l’acceptation de « l’identité naturelle de l’individu et de la 

                                                 
168 G. DE AZCÁRATE, « Estudios sobre el problema social », op. cit., p. 123, p. 134. 
169 G. AZCÁRATE, Resúmen de un debate sobre el problema social, Madrid, Gras y Compañia, 
Editores, 1881, p. 192. 
170 Ibid., p. 92. 
171 Piernas y Hurtado représente l’Espagne au Comité international de l’Alliance coopérative. 
J.M. PIERNAS Y HURTADO, El movimiento coopérativo, Madrid, Manuel Ginés Fernández, 1890. 
172 F. GINER DE LOS RÍOS, « Un nuevo libro de Schäffle », op. cit., p. 387-388. 
173 Ibid., p. 218. 
174 G. DE AZCÁRATE, El régimen parlamentario en la práctica, op. cit., p. 256-258. 
175 C’est la principale objection que Posada adresse à Menger, A. POSADA, « Estudio preliminar », 
in A. MENGER, El derecho y los pobres, op. cit, p. 26-27. F. GINER DE LOS RÍOS, « Un nuevo libro de 
Schäffle », p. 330-336. 
176 Ibid., p. 390. Sur les contacts entre les premiers disciples de Krause et les socialistes français, 
voir G. GURVITCH, L’Idée du Droit Social, Paris, Recueil Sirey, 1932, p. 443-444. 



société177 », et acquiert, par les enquêtes sur l’économie populaire (pratiques 
coutumières de mise en commun du travail et des ressources) la densité d’une 
réalité objective et documentée. Cette reformulation croise par ailleurs la grande 
controverse doctrinale de la période sur la réalité des personnes juridiques dont la 
reconnaissance des associations ouvrières est l’un des enjeux178. Dans leur travail 
doctrinal et politique en faveur de l’adoption d’une loi sur le contrat de travail, les 
krausistes ont cherché à définir la nature de ce contrat179. Pour Buylla, ce n’est ni 
une vente (le vendeur se distingue de la chose vendue), ni un contrat réel, sauf à 
considérer l’homme comme une marchandise. Ce devrait être un « contrat de 
société » car, la production suppose une association coopérative, établissant 
l’égalité des associés180. Protéger, pour les krausistes, c’est avant tout reconnaître 
une personnalité juridique et lui donner les conditions de son effectivité. 

Cependant, pour tout un ensemble de personnes fragiles, cela suppose une aide 
sans contrepartie. Posada définit ainsi la politique sociale comme un ensemble de 
services, fournis par la société ou, en son nom, par des institutions (école, église, 
université, syndicats) en vue de satisfaire les « nécessités rationnelles de la vie » 
chez les plus pauvres et les invalides, et agir contre les « inégalités sociales 
évitables181 ». Pour décrire et justifier l’intervention sociale de l’État, les krausistes 
ont eu recours à la notion de « tutelle » telle qu’elle a été définie dans le Cours de 
droit naturel d’Ahrens182. Ce dernier attribue à « l’État officiel » une fonction 
tutélaire d’aide et de protection de la société, qui lui est imposée par la justice. Il 
est le « médiateur de la vie et de la destinée humaine », chargé de réaliser les 
conditions d’accomplissement des buts sociaux, d’en fournir les moyens en 
fonction des besoins, de garantir à la fois l’unité organique de la société et les 
libertés. Cette fonction découle de son degré, le plus avancé, de développement 
historique, qui lui permet de conduire les autres sphères sociales à leur 
émancipation, par une tutelle toujours considérée comme temporaire183. 

Les conceptions sociologiques de la société modifient donc l’éventail des 
solutions proposées pour résoudre les inégalités et conflits sociaux, ainsi que leur 
fondement théorique. Mais elles bouleversent aussi la théorie politique et la 
réflexion sur la démocratie. Pour les krausistes, en effet, la sociologie conduit à 
l’adoption d’un droit « social » dans son contenu mais aussi dans les formes mêmes 

                                                 
177 A. POSADA, « Signification sociologique de la solidarité sociale », Annales de l’Institut 
international de sociologie, t. XIII, Congrès de 1909, La solidarité sociale, ses formes, son principe, ses 
limites, 1911, p. 239-240. 
178 J. L. HALPÉRIN, Histoire du droit privé en France, Paris, PUF, 2001, p. 198-200. 
179 Les bases d’un projet de loi sur le contrat de travail, sont préparées au sein de l’Institut des 
réformes sociales en 1904, par une commission dont Azcárate et Santamaría de Paredes font 
partie. A. POSADA, La réforme sociale en Espagne, op. cit., p. 32. Cette réflexion est suscitée par 
l’ouvrage d’E. CHATELAIN, De la nature du contrat entre ouvrier et entrepreneur. Étude critique du 
droit économique, Paris, Alcan, 1902. A. POSADA, « El Contrato de trabajo », Socialismo y reforma 
social, Madrid, Tip. Ricardo Fé, 1904, p. 128-143. 
180 A. A. BUYLLA, El contrato de trabajo, Conferencia pronuniciada en la Real Acadamia de 
Legislación y Jurisprudencia, el 27 de marzo de 1909, Imp. De la Suc. De M. Minuesa de los Ríos, 
p. 17-22. 
181 A. POSADA, Sociología contemporánea, op. cit., t. II, p. 294-296. 
182 P. DORADO MONTERO, Valor social de leyes y autoridades, Barcelona, Sucesores de Manuel 
Soler, 1910, p. 95-96, p. 110-128. 
183 H. AHRENS, Cours de droit naturel ou De philosophie du droit, Bruxelles, Bruylant-Christophe 
et Cie, Éditeurs, 1860, p. 505-507. 



de son élaboration : un droit produit par et dans la société. On sait l’importance 
qu’accordent les krausistes à la participation des gouvernés au gouvernement. 
Mais, concernant les modalités de cette participation, ils se distinguent 
radicalement de ce qu’ils désignent comme « la théorie démocratique ». Ils 
considèrent en effet que les mécanismes qu’elle défend (suffrage universel, 
référendum, mandat impératif) ne permettent aucune action « directe » du corps 
social184. Ces procédés témoignent, selon eux, d’une « superstition électorale », 
d’une confiance excessive dans l’élection comme moyen d’assurer à 
« l’esprit social » le gouvernement de l’État. Car celle-ci ne constitue, selon Giner, 
qu’une garantie extérieure, qui repose sur une identification erronée du corps 
électoral à la nation, alors les électeurs ne sont que des fonctionnaires dont l’action 
est intermittente. 

À la suite d’Ahrens, ils ont proposé une réflexion très approfondie sur la 
représentation et sur le suffrage, qu’ils définissent non comme un droit, mais 
comme la « fonction » d’un corps électoral soumis à des conditions de capacité et 
à des exclusions (femmes, mineurs, aliénés, criminels)185. Ils en tirent leur projet de 
représentation « organique », qui préserve le suffrage universel mais offre deux 
voix aux électeurs, pour tenir compte des deux facettes, individuelle et sociale 
(professionnelle), de leur personnalité186. Ce suffrage organique ou corporatif 
permettrait d’élire une assemblée double, émanation de l’organisme social, qui 
tienne compte des besoins et des idéaux qui le traverse. Mais leur réflexion ne porte 
pas uniquement sur la représentation de la société : elle concerne aussi le droit 
qu’elle engendre elle-même. En effet, à l’instar de l’école historique du droit, les 
krausistes défendent l’existence d’un droit produit par la société, en marge de 
l’État187. Dans un article sur la fonction de la loi, publié en 1908 dans la Revue 
Internationale de sociologie, Giner rappelle que cette revendication procède du rejet 
des conceptions rationalistes (et fixistes) du droit, concrétisées dans l’adoption d’un 
code conçu comme « éternel et définitif, au contenu universellement 
obligatoire188 ». Expression d’un droit naturel dualiste, ce rationalisme juridique, 
auquel il rattache l’hégélianisme et le libéralisme doctrinaire, tend à séparer l’État 
de la société et à concentrer en lui toute l’activité politique et juridique. Pour les 
krausistes, au contraire, toute société a la capacité de créer son propre droit. La 
notion « l’État social », renvoie ainsi à une autorité juridique immanente au corps 
social : « Toute communauté de vie, famille, corporation, cité, est par là une 
communauté de droit, une force pour réaliser le droit, c’est-à-dire un état (comme 
l’individu l’est lui-même, dans ses bornes)189. 

La société étant constituée, selon les krausistes, d’une pluralité d’associations 
autonomes et coordonnées, le droit qui en émane, est d’abord celui des sociétés 

                                                 
184 F. GINER DE LOS RÍOS, « El Estado de la persona social », art. cité, p. 214-215. 
185 A. POSADA, El sufragio, según las teorías filosóficas y las principales legislaciones, 
Barcelone, Manuel Soler, entre 1900 et 1903, p. 34-42. 
186 E. PÉREZ PUJOL, « El régimen electoral. Elección por gremios y clases », Revista de España, 
no 220, t. LV, 1877, p. 460-487. V. Santamaría de Paredes, lors des débats parlementaires sur le 
projet de loi sur l’administration municipale qui introduisait une représentation corporative, 
Diario de sesión del Congreso, no 68, t. 4, 22 de enero de 1909, p. 1444. 
187 Gurvitch attribue ce trait commun à l’influence de Fichte, et à la rupture avec la conception 
du droit comme expression de la volonté. G. GURVITCH, L’Idée du Droit Social, op. cit., p. 477-478. 
188 F. GINER DE LOS RÍOS, « À propos de la fonction de la loi », Revue Internationale de sociologie, 
no 8-9, août-septembre 1908, p. 564. 
189 Ibid., p. 571. 



particulières, qu’elles soient « naturelles » (communes ») ou volontaires 
(associations professionnelles), au nom de leur réalité historique et sociale. C’est la 
raison de leur combat en faveur de l’autonomie des communes à l’égard de l’État, 
et de leurs recherches sur l’histoire du droit municipal. Néanmoins, pour eux, le 
seul droit véritablement issu du corps social, « comme tout intégral et indivis, est 
la coutume190 ». C’est la raison pour laquelle ils militent pour la reconnaissance de 
la coutume comme droit positif, même lorsqu’elle contredit la loi. Ce combat a pour 
eux une signification clairement démocratique. Car si la loi est produite par une 
minorité et pour une minorité, le droit coutumier est au contraire issu des 
comportements (hábitos) et des règles appliquées par le plus grand nombre. Giner 
interprète cette signification démocratique de la réhabilitation de la coutume 
comme un approfondissement des idées de Savigny par Ahrens et les germanistes 
Georg Beseler et Otto von Gierke191, comme le signe d’une convergence paradoxale 
entre l’école historique et la théorie rousseauiste qui « mettaient dans la société 
elle-même et non au-dessus d’elle, la source vivante du droit192. C’est le sens du 
célèbre discours de Costa sur l’ignorance du droit, dans lequel il dénonce 
l’irréalisme et l’élitisme de l’adage « nul n’est censé ignorer la loi », et le détourne 
: il n’est d’autre droit que celui que le peuple connaît… et ratifie, en le respectant et 
en le réalisant dans ses actes193 ». Car selon lui, seule la coutume permet faire 
disparaître l’antinomie entre le législateur et celui qui obéit à la loi 
(legislador/legislado), et de rendre au peuple sa capacité juridique. 

Or, cette conception de l’origine du droit modifie radicalement le sens et la 
finalité des enquêtes sociales. Ces dernières se multiplient à partir de la fin du 
XIXe siècle, avec la préparation des lois sociales, qui suppose désormais des enquêtes 
sur le monde du travail industriel et « l’économie populaire » en milieu rural. Les 
concepteurs de la loi de 1909 sur les grèves et les coalitions se sont ainsi appuyés 
sur des données statistiques (disponibles depuis la création d’un service dédié 
en 1894) ainsi que sur des enquêtes monographiques consacrées à des grèves 
particulières194. Ce travail permet aux enquêteurs de jouer un rôle d’arbitre mais 
aussi de faire une place à la parole des ouvriers et de leurs patrons et aux solutions 
mises en œuvre avant l’intervention du législateur. Les enquêtes sur le droit 
coutumier répondent à des objectifs comparables. Elles permettent de connaître des 
règles efficaces, mais aussi l’avis de ceux qui les appliquent, qui en sont aussi les 
créateurs. Le projet de réforme du régime municipal présenté en 1907 par le 
gouvernement Maura s’est appuyé sur ces enquêtes. Outre des éléments de 
représentation corporative, le projet introduisait certains éléments de démocratie 
directe comme le consejo abierto ou assemblée des habitants, décrite par l’histoire 
du droit comme une survivance de « l’assemblée populaire des Wisigoths » dont 
les enquêtes sur le droit coutumier avaient révélé la présence dans certaines régions 

                                                 
190 F. GINER DE LOS RÍOS, « El Estado de la persona social », op. cit., p. 209. 
191 F. GINER DE LOS RÍOS, Filosofía y sociología : estudios de exposición y de crítica, Barcelona, Imp. 
de Henrich y Ca, ed., 1904, p. 6, note 1. 
192 F. GINER DE LOS RÍOS, « À propos de la fonction de la loi », op. cit., p. 564. 
193 Lors de sa réception à l’Académie royale des sciences morales et politiques d’Espagne, 
J. COSTA, « El problema de la ignorancia del derecho y sus relaciones con el status individual, el 
referendum y la costumbre », Madrid, Imprenta de San Francisco de Sales, 1901, p. 22, p. 63. 
194 Instituto de reforma social, Informe acerca del conflicto obrero-patronal de Gijón, por V. 
Santamaría de Paredes, Francisco Mora, Pedro Pablo de Alarcón, José María González y Pérez, 
Madrid, Imp. De la Sucesora de M. Minuesa de los Ríos, 1910. 



d’Espagne195. Cela souligne la finalité très politique de ces enquêtes scientifiques. 
Pour leur instigateur, Costa, celles-ci visent à fournir au législateur une source 
d’inspiration, « des idéaux et des matériaux vivants, et déjà éprouvés196 », amenés 
à remplacer les « matériaux imaginaires » avec lesquels sont fabriquées des lois 
municipales « inapplicables et inappliquées197 ». Mais le travail du sociologue ne 
se limite pas à recueillir ces coutumes pour s’en inspirer. L’enquête vise ici à faire 
connaître et reconnaître l’existence d’un droit « vivant », issu de l’activité du corps 
social dans l’exercice permanent d’une fonction législative à laquelle, d’après les 
krausistes, il ne devrait pas renoncer198. 

Les juristes krausistes ont activement contribué à instituer en Espagne une 
science de la société (et des sociétés), conçue comme une entité morale, 
indépendante de l’État, et dont l’organicité tient aux liens tissés par le droit entre 
ses membres (ensemble de droits et de devoirs). Ils ont proposé une théorie 
politique et sociale, le libéralisme organique, qui ne présente pas comme une 
alternative au libéralisme mais comme son approfondissement démocratique et 
anti-individualiste. Leur rôle essentiel dans l’institution de la sociologie et des 
sciences sociales, à la fin du XIXe siècle, est un fait acquis dans l’historiographie 
espagnole. Celle-ci rappelle la relative fragilité de ce processus : le caractère 
importé de la sociologie dont l’histoire est surtout celle d’une réception, dans un 
milieu restreint et quelques institutions (extra-universitaires, comme l’Institution 
libre de l’enseignement, quelques universités et revues éphémères), et qui 
s’interrompt avec la dictature de Primo de Rivera (1923-1930) et la guerre 
civile (1936-1939)199. Cette fragilité résulte dans une large mesure des conflits 
théoriques et institutionnels qui opposèrent les juristes krausistes, les philosophes 
néo-thomistes et les milieux de l’action sociale catholique autour de la définition et 
du contrôle institutionnel des sciences sociales. Mais c’est la raison pour laquelle 
l’historiographie, quand elle s’interroge sur le rôle fondateur des juristes krausistes, 
met surtout l’accent sur le « krausisme », c’est-à-dire sur les facteurs proprement 
idéologiques de cette rupture scientifique. Héritière d’une philosophie du droit 
libérale, réunissant les représentants de plusieurs disciplines (naturalistes, 
historiens, philosophes et juristes), des traducteurs actifs, partisans d’une 
modernisation de la science espagnole par la liberté de l’enseignement et la 
participation aux débats internationaux, l’école krausiste était, de fait, engagée 
dans un processus d’innovation scientifique. 

Mais la seconde caractéristique de ces fondateurs, tous professeurs de droit ou 
de philosophie du droit est faiblement mobilisée dans l’explication historique de 
l’institution des sciences sociales en Espagne, alors même que cette histoire est, 
pour cette même raison, souvent écrite par des historiens et des philosophes du 
droit. Pourtant, ce fait non seulement s’impose à l’analyse, mais il présente aussi 
un intérêt méthodologique. Parce que le droit est à la fois une discipline savante et 
un système de règles qui encadre la vie sociale et l’organisation politique, 
l’historien peut échapper à l’étude séparée des facteurs intellectuels et politiques 
de l’émergence des sciences sociales. La prise en compte de la pluralité et de 

                                                 
195 A. POSADA, Evolución legislativa del régimen local en España, 1812-1909, Madrid, Librería 
General de Victoriano Suárez, p. 368-369. 
196 Programme du Concurso sobre derecho consuetudinario y economía popular (1897). 
197 G. DE AZCÁRATE, citant Costa « De la administración provincial y municipal », op. cit., p. 567. 
198 R. ALTAMIRA, Historia del derecho español, op. cit., 1935, p. 272. 
199 J. M. DE MIGUEL, M. G. MOYER, “Sociology in a changing society”, Current Sociology, Spring 
79, vol. 27, Issue 1, p. 14-17. 



l’intrication des pratiques savantes et politiques de ces juristes–sociologues permet 
notamment d’envisager ensemble des expériences d’enquêtes habituellement 
étudiés dans des histoires disciplinaires distinctes : les enquêtes sociales dans celle 
de la sociologie200, celle des enquêtes sur le droit coutumier dans celle de 
l’anthropologie, alors qu’elles participent d’un projet scientifique et réformiste 
commun. Elle permet aussi de saisir la grande variété du legs du droit aux sciences 
sociales : les questions du droit naturel sur l’origine des collectivités humaines ; la 
conceptualisation de la société comme un organisme moral, à partir de la catégorie 
juridique de « personne » ; l’approche empirique induite par la définition (par 
l’école historique) de la coutume comme un fait social ; la pratique de l’enquête 
sociale comme technique (pré)législative démocratique. Elle permet également de 
réfléchir aux effets épistémologiques de la critique du libéralisme juridique sur la 
naissance de la sociologie et, en retour, sur les usages politiques de la sociologie 
dans la réforme du droit, comme caution scientifique et répertoire de propositions 
politiques qui ont contredit puis transformé le droit libéral. 

Élodie Richard 

Chargée de recherche (CNRS -LIER-FYT/ UMR 80-65). 
 

                                                 
200 E. MARTÍN LÓPEZ, « El Instituto de reforma social y los orígenes de la Sociología en España », 
Revista del Ministerio de Trabajo y Asuntos sociales, no extra 1, 2003, p. 70-78 ; J. ZARCO COLÓN, 
« Notas sobre el Instituto de Reforma Sociales y las tres historias de la Sociología española », 
op. cit., p. 129-152. 



c o l o p h o n

Ce numéro de Droit & Philosophie 
a été composé à l’aide de deux po-
lices de caractères, Linux Libertine 
et Alegreya Sans. La première est 
développée par le « Libertine Open 
Fonts Projekt » sous la direction 
de Philipp H. Poll, sous licence à 
sources ouvertes gnu gpl (GNU 
General Public License). La seconde 
a été développée par Juan Pablo 
del Peral pour le compte de Huerta 
Tipográfica, et est disponible sous 
licence ofl (SIL Open Font Licence).

issn : 2606-4596



Institut Villey
pour la culture juridique et la philosophie du droit

Le
s 

fo
nd

em
en

ts
 d

u 
dr

oi
t

Droit & Philosophie a pour vocation principale, mais non 
exclusive, de publier les différents travaux qui sont issus des
manifestations organisées par l’Institut Michel Villey. Son
objet est de couvrir tout le champ de la culture juridique et
de la philosophie du droit. Au-delà de la théorie du droit,
aujourd’hui dominante, il importe en effet de ne pas délaisser 
un espace s’étendant, sans frontière nette, de l’histoire des
doctrines en matière de philosophie du droit à l’étude (sur
la longue durée) de la culture des juristes, en passant par la 
réflexion sur la pratique contemporaine du droit.

Le huitième volume de Droit & Philosophie comprend les 
actes du colloque que l’Institut Villey a organisé en octobre 
2014 en hommage à Michel Villey, pour le centenaire de 
sa naissance. Il contient également les actes du cycle de 
conférences données par Benoît Frydman dans le cadre de la 
Chaire Villey 2015, intitulé « Les métamorphoses d’Antigone 
». Un article de V. Champeil-Desplats sur la question du 
rapport du positivisme aux droits de l’homme à la lumière des 
conceptions de Kelsen et Bobbio, ainsi qu’une contribution 
d’A. Viala proposant un éclairage de la conception réaliste de 
l’interprétation au prisme de la philosophie de Schopenhauer 
complètent cette publication. S’y ajoutent enfin deux 
recensions d’ouvrages récemment parus dans le champ de 
la philosophie du droit.

40€

ISBN 978-2-247-13948-4
8944455

9��������������]

Droit & Philosophie est la revue française 
consacrée à l'étude critique des liens entre droit, 
philosophie, théorie et culture juridiques. Elle se 
situe à leur intersection et se veut également 
un lieu de rencontre des doctrines françaises et 
étrangères dans ces matières. Cette ligne 
éditoriale ainsi que la qualité de ses 
publications sont garanties par un comité de 
lecture et une procédure d'évaluation 
systématique en double aveugle.

La revue Droit & Philosophie publie chaque année un 
volume numérique puis imprimé aux éditions 
Dalloz, ainsi que des contenus inédits tout au long 
de l'année (hors-séries, articles, traductions, 
recensions, mémoires, etc.).

DROIT PHILOSOPHIE

•
20

17
•
Vo

lu
m

e
9-
1


	Couverture
	OURS
	pdt
	Mélanie Plouviez et Frédéric Audren
	Présentation *
	Le droit et les juristes dans les institutions de la sociologie naissante
	L’apport conceptuel du droit dans la construction de la sociologie
	La sociologie et les sociologues dans les institutions juridiques
	Les effets intellectuels de la sociologie sur la science juridique


	Marc Goetzmann
	La « communauté villageoise » comme corporation

	La critique de Henry Sumner Maine par Louis Dumont, un malentendu entre juriste et sociologue.
	Introduction
	I. Louis Dumont, critique du “mythe” des communautés villageoises
	A. Le contexte de la critique
	B. Les communautés villageoises, une erreur de méthode ?

	II. L’objet du débat : la réification de la communauté villageoise
	A. Une question d’ontologie sociale
	B. Une critique à nuancer

	III. L’origine du malentendu : la communauté villageoise comme corporation
	A. La communauté villageoise comme propriétaire ?
	B. La communauté villageoise comme corporation et son patrimoine

	Conclusion

	Laetitia Guerlain
	Les rapports entre les juristes et la science sociale leplaysienne à la Belle Époque (1881-1914)
	La science sociale leplaysienne au service des juristes
	La science sociale leplaysienne comme arme de combat
	La science sociale leplaysienne comme moyen de rénovation du droit civil

	Les juristes au service de la science sociale leplaysienne
	De l’utilité de la science juridique
	L’instrumentalisation des sources extra-législatives du droit
	Le ralliement conditionné à l’action législative



	Louise Salmon et Marc Renneville
	À la croisée des chemins. Le droit et la sociologie chez Gabriel Tarde
	Gabriel Tarde, magistrat
	Une carrière silencieuse en tant que juge d’instruction
	De l’importance de l’expérience de terrain et des détails. La pratique du transport judiciaire
	De l’instruction aux premières intuitions sociologiques. Le magistrat Tarde, observateur de la vie sociale en action

	Gabriel Tarde, criminologue
	La Criminalité comparée (1886)
	La réception de La Criminalité comparée

	Gabriel Tarde sociologue
	L’apport de Gabriel Tarde au droit. L’exemple des Transformations du droit. Étude sociologique (1893)
	Les juristes et Tarde, une rencontre tardive

	Conclusion


	Mathieu Soula
	Le nœud solide de la responsabilité ou la voie isolée de Paul Fauconnet (1898-1938)
	Un lieu de lutte disciplinaire
	La recherche d’une voie proprement sociologique
	Un fait juridique et moral
	Retour au droit


	Marc Milet
	L. Duguit et M. Hauriou : un dialogue juridique au prisme de la sociologie
	Un dialogue sociologique de deux juristes
	Une contribution à l’état naissant des sciences sociales
	Un dialogue par procuration : Durkheim v. Tarde
	Les lectures infidèles de deux « juristes sociologues »

	Un dialogue juridique par la sociologie
	Un invariant : la science du droit conçue comme science sociale
	La théorie juridique de l’État fondée sur une sociologie
	L’apport sociologique au régime et à l’expertise juridiques : deux illustrations

	⁂


	Christian Papilloud et Cécile Rol
	Georges Gurvitch (1894-1965), le droit social et la sociologie juridique dans l’Entre-deux-guerres
	Les origines de la sociologie juridique de Gurvitch
	Un programme : l’Idée du droit social
	L’institutionnalisation inachevée d’une discipline : les Archives de philosophie du droit et de sociologie juridique
	Conclusion


	Claude Didry
	Durkheim et le Collectivisme. Retour sur la réception politico-juridique de la sociologie durkheimienne
	La réception contrastée de De la division du travail social
	Un soupçon de socialisme
	Durkheim et La revue socialiste

	Groupements professionnels et conseils du travail, le temps des réformes
	Acte 1, Millerand ministre du commerce et de l’industrie
	Acte 2, la préface à la seconde édition de la Division

	Le groupement professionnel face au syndicat
	La fonction publique comme modèle
	Un guesdiste démodé ?
	Groupement et syndicat dans la convention collective

	Conclusion


	Frédéric Audren
	Quand les facultés de droit étaient des facultés de sciences sociales
	(France, 1880-1914)
	I. La (re-)conversion des facultés de droit aux sciences sociales
	A. Du droit civil aux sciences sociales
	B. Concurrences institutionnelles

	II. La domestication de la pensée sociologique
	A. Premières expérimentations
	B. 1893-1895 : de la controverse au rejet
	C. Inoculer la science sociale
	III. Le droit comme science sociale
	A. Branches du droit versus sciences sociales
	B. Science morale et politique versus sociologie



	Élodie Richard
	Le droit, matrice de la sociologie en Espagne ?

	Les juristes krausistes et l’institution d’une science de la société (1890-1910)
	I. L’institution de la sociologie en Espagne (1890-1910)
	Le rôle des professeurs de droit dans la légitimation scientifique de la sociologie
	Le conflit entre krausistes et néo-thomistes autour de l’institution de la sociologie

	Intitulé des chaires universitaires des juristes-sociologues krausistes (1900)
	La sociologie selon les krausistes : le monisme naturaliste et l’organicisme social

	Le droit et la définition de l’objet « société »
	La catégorie juridique de « personne » et la conceptualisation de la société
	Du droit public à la sociologie : les associations politiques comme objets partagés

	III. L’histoire du droit et l’avènement d’une approche empirique des pratiques sociales.
	Les krausistes, l’école historique du droit et les grandes enquêtes sur le droit coutumier
	De la collecte des coutumes à l’observation des faits sociaux

	L’institution politique de la sociologie
	Professeurs et législateurs, engagés dans la réforme politique et sociale
	La condamnation du libéralisme doctrinaire…
	… et de l’inégalité juridique dans le droit civil post napoléonien
	Sciences libérales vs sciences sociales : critique épistémologique et reclassements scientifiques
	La sociologie ou la réforme de la société par elle-même
	DP-Couverture.pdf
	Couverture
	Page vierge
	Ours
	Directeurs
	Directrice-adjointe
	Conseil scientifique
	Comité de rédaction
	Secrétaire de rédaction
	Assistante d'édition

	Page vierge

	DP-Ours.pdf
	D
	D 
	C 
	C  
	S  

	Page vierge


	Colophon
	4è couv



