
11

François Saint-Bonnet

La liberté des Modernes et la partition de l’espace

Selon la distinction classique entre la liberté des Anciens et celle des Mo-
dernes – dont on attribue la paternité à Benjamin Constant alors qu’elle 
revient davantage à Sismondi1 – ce qui caractériserait la seconde est la 

volonté de protéger à travers la loi une sphère privée, avec ses prolongements que 
sont la liberté de l’esprit (ou le rapport individuel aux fins dernières, la liberté 
d’expression), l’affranchissement du corps (habeas corpus) et la propriété (ou le 
rapport à la souveraineté domestique et à la terre), contre les intrusions de l’État 
et d’autrui. Cette prétention se fait au risque de renoncer au moins en partie à la 
liberté comme participation politique directe. Au contraire, les Anciens voient la 

1. Auquel il rend un hommage discret in fine. En réalité, Constant s’inspire nettement du douzième 
et dernier tome de son Histoire des républiques italiennes du Moyen Âge, dans lequel Sismondi écrit 
dès 1818 : « Nous ne remarquons peut-être jamais assez que des théories nouvelles sur la liberté 
ont été inventées de nos jours ; que nos philosophes, en cherchant à se rendre compte de ce en quoi 
elle consiste, se sont proposés un but entièrement différent de celui que vouloient atteindre les 
anciens ; que la liberté des Grecs et des Romains, des Suisses ou des Allemands, aussi bien que des 
Italiens, n’étoit nullement la liberté des Anglois ; que jusqu’au dix-septième siècle, enfin, la liberté du 
citoyen fut toujours considérée comme une participation à la souveraineté de son pays ; et que c’est 
seulement l’exemple de la constitution britannique qui nous a appris à considérer la liberté comme 
une protection du repos, du bonheur, et de l’indépendance domestiques. Ce que nous désirons 
avant tout n’étoit considéré par nos ancêtres que comme un avantage accessoire et de seconde ligne ; 
ce qu’avoient voulu nos ancêtres n’est considéré par nous que comme un moyen plus ou moins 
imparfait d’obtenir ou de conserver ce que nous désirons nous-mêmes. Cependant l’un et l’autre 
objet de l’association politique est également désigné par le nom de liberté. Lorsqu’on a voulu les 
distinguer, et qu’on a nommé liberté civile cette faculté toute passive, cette garantie contre les abus 
du pouvoir, en quelques mains qu’il soit logé, à laquelle prétendent les modernes ; tandis qu’on a 
réservé le nom de liberté politique à la faculté active, à la participation de tous au pouvoir exercé sur 
tous, à l’association de l’homme libre à la souveraineté, on n’a point encore évité la confusion parce 
que les mots qu’on emploie ne contrastent point assez l’un avec l’autre ( Jean Simonde de Sismondi, 
Histoire des républiques italiennes du Moyen Age (1818), Paris, Treuttel et Würtz, 2e éd., 1826, p. 357-
359, nous soulignons). Un grand merci à Jacques de Saint Victor pour l’indication de cette référence.



12

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

liberté comme une participation des citoyens à la souveraineté2 mais ne prétendent 
guère à la liberté conçue comme une séparation entre le privé et le public : la 
religion est publique3, l’État peut entrer dans la chambre à coucher des citoyens4, 
transformer la communauté politique, comme à Sparte, en « vaste couvent », 
accepter sans difficulté l’esclavage, etc. Le citoyen de l’Antiquité est, dit Constant, 
« esclave dans tous les rapports privés ».

Pour Sismondi et Constant, la liberté adaptée aux peuples modernes se 
conçoit comme une protection ou un rempart, que doit offrir la loi à l’individu 
contre l’envahissement de l’État et l’intrusion d’autrui5. Cette liberté « passive » 
(Sismondi) va de pair avec une conception de l’espace et de sa partition telle que 
l’individu souverain doit pouvoir régner en maître et en souverain à l’intérieur 
d’un périmètre qui est celui de sa sphère privée6. Bref, une communauté politique 
conçue comme une mosaïque de principautés individuelles. Cependant, l’image 
de la mosaïque pourrait être utilisée pour décrire par exemple le système féodal, 
comme un agglomérat de seigneuries assez indépendantes ou « souveraines ». 
Mais il y a une différence décisive, que Constant perçoit nettement d’ailleurs : la 
sécurité. Pour les Modernes, la question de la défense est portée aux frontières, 
l’espace étatique intérieur est en principe un espace sécurisé et pacifié. Dans les 
périodes qui précèdent le XVIe siècle, deux modèles doivent être distingués. Celui 
de la Cité (de l’antiquité mais aussi notamment les républiques italiennes de la fin 
du Moyen Age) où ces Cité-États ou petits États sont perpétuellement menacés, 
quant à leur existence même, d’où l’idée que chaque citoyen soit, avec tous les 
autres, garant de la liberté du pays, liberté entendue comme antonyme d’esclavage. 
La frontière existe sans doute, mais le peuple souverain est toujours « en armes ». 

2. La participation des citoyens est, pour les Modernes, non « la » liberté elle-même mais un des 
moyens possibles, mais il y en a d’autres, de la garantir (voir Sismondi, Histoire des républiques 
italiennes du Moyen Âge, op. cit., p. 371).

3. Pour les Anciens, « la faculté de choisir son culte, faculté que nous regardons comme l’un de nos 
droits les plus précieux, aurait paru aux anciens un crime et un sacrilège » (De la liberté des Anciens 
comparée à celle des modernes).

4. À propos de Mably s’extasiant sur les mœurs des Égyptiens, il note que, chez eux, « c’était la loi 
qui tour-à-tour ouvrait et fermait la couche nuptiale » (De la liberté des Anciens comparée à celle 
des modernes). 

5. Sismondi insiste sur le fait que les Modernes, contrairement aux Anciens, ne demandent au 
gouvernement que de le protéger contre autrui et nullement contre lui-même : d’où l’idée que 
« l’exercice de toute faculté qui n’a point d’action sur les autres n’est pas du ressort du gouvernement » 
(Histoire des républiques italiennes du Moyen Âge, op. cit., p. 370).

6. Les républiques italiennes du Moyen Âge avaient une conception tout autre, rappelle Sismondi, 
qui insiste sur le fait qu’à Florence, « le jeu, dans l’intérieur des maisons privées, le luxe de la table, des 
habits, des équipages, furent regardés comme du ressort des lois ; et toutes les habitudes de l’homme 
privé furent réglées par le pouvoir souverain » (op. cit., p. 380).



13

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

Le second modèle est celui de la féodalité. L’insécurité y est aussi permanente, les 
frontières n’y sont guère dessinées, et la guerre n’est pratiquée que par une caste, 
celle des chevaliers, tandis que les autres bénéficient de cette (relative) sécurité au 
prix d’une exclusion de la participation politique.

La liberté passe chez ces Modernes par une partition de l’espace dans laquelle 
les comportements ne sont pas juridiquement normés à l’intérieur de la sphère 
privée, domestique ou domiciliaire. L’on peut y faire tout ce que notre volonté 
individuelle nous dicte de faire, et cela en bénéficiant de la protection de la loi. 
(Pour autant, cette sphère privée n’est pas anormée, elle n’est simplement pas 
normée par l’État, c’est-à-dire par la norme juridique étatique : les auteurs libéraux 
estiment en général que la norme religieuse, morale ou naturelle s’impose.) Au 
contraire, chez les Anciens et chez les Médiévaux, il n’y a pas de frontière spatiale à 
la norme : celle-ci oblige le particulier toujours et partout. Dans le monde antique, 
le citoyen spartiate, le métèque athénien ou l’esclave à Rome, voit son comporte-
ment dicté en permanence par la loi de la Cité, qui ne sanctuarise guère des lieux 
dans lesquels pourraient se déployer son libre arbitre. De même, dans le monde 
médiéval, le seigneur féodal, le moine cistercien ou l’artisan urbain se voient dicter 
des comportements en permanence et en tous lieux, notamment par le biais de la 
norme religieuse qui s’impose comme un droit positif (ou en « vigueur »). En 
revanche, toutes ces personnes ne se voient pas dicter le même comportement, à 
cause des privilèges.

Le critère de la liberté des Modernes est spatial tandis que celui de la liberté des 
Anciens et les Médiévaux est social. Le citoyen, le métèque et l’esclave n’obéissent 
pas à la même loi. La liberté n’est pas donnée à tous : elle est reconnue au citoyen, 
concédée sous condition à l’étranger, refusée à l’esclave. Le seigneur, l’artisan ou le 
marchand, ou encore le laboureur ne vivent pas sous l’empire du même privilège, 
au sens technique du terme d’une norme qui ne s’adresse pas à tous (privatae leges), 
mais tous considèrent que l’autonomie des corps et des communautés appartient 
au registre des libertés. A contrario, pour les Modernes, il n’y a plus de frontières 
sociales face à la norme à cause de l’égalité.

La partition juridique de l’espace, propre à la Modernité, ne se conçoit pour 
autant pas comme une bipartition qui épouserait la bipolarité sphère privée/
sphère publique. Elle est plus complexe : on a en réalité affaire à une tripartition. 
À partir de la nature des normes juridiques qui les régissent, on peut identifier : 
1/ la sphère privée comme lieu de l’intime et de sa protection par la loi ; 2/ la sphère 
étatique comme lieu de l’effacement de l’individu singulier (uniforme, devoir 
de réserve), de l’exaltation de la communauté politique (oriflamme ou drapeau 
commun, etc.) et de l’obligation légale ; et 3/ entre ces deux sphères, un espace 
public, qui n’est ni le lieu de l’intime ni celui de l’effacement de la singularité, que 



14

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

l’on désigne parfois comme le lieu de l’« extime7 » et qui, sur le plan normatif, 
est aussi un lieu de liberté. Mais une liberté qui est protégée les mœurs et l’usage, 
c’est-à-dire par des normes de civilité, de bienséance ou d’urbanité, et non par la 
loi. Ces normes qui obligent dans l’espace public ne sont pas de nature morale ou 
religieuse, mais sociale ou civile. En outre, elles sont compatibles avec la liberté 
parce qu’elles sont en permanence approuvées par le consensus, lequel est évidem-
ment parfaitement mouvant et évolutif. La liberté du vêtement en est assurément 
une illustration topique. Lorsque le consensus n’existe pas, il se peut que les meurs 
évoluent (le port du pantalon pour les femmes) ou que le législateur intervienne, 
comme ce fut le cas récemment à propos du voile intégral8. On peut donc suggérer 
que plus la civilité est partagée, et moins l’État a à régir, c’est-à-dire à policer, la 
société.

Cette partition juridique de l’espace propre à la Modernité est aujourd’hui 
assez largement battue en brèche par les nouvelles technologies : il y a quelques 
années, les téléobjectifs très puissants ; aujourd’hui, les caméras miniatures, les 
réseaux sociaux, les « mouchards » qui permettent de visiter à distance l’ordi-
nateur d’autrui, etc. ; demain les drones photographiques pas plus volumineux 
qu’une mouche (RoboBee). L’on entend s’interroger sur les conséquences, en 
termes de protection juridique des libertés, de cette déspatialisation ou de cet effa-
cement des frontières. Va-t-on repenser cette notion de protection de la vie privée 
de manière moins territoriale, un espace dont le périmètre ne s’épuiserait pas dans 
sa dimension physique mais en conservant une protection légale du comporte-
ment libre ? Va-t-on au contraire voir se dissiper certaines libertés à la faveur de 
cet effacement des frontières pour renouer avec des normes juridiques de compor-
tements objectivant le bien et le mal, sous couvert de possible et d’impossible ?

I. La constitution des espaces de liberté

Pour rendre compte de la naissance, à la fin du Moyen Âge, d’espaces de liberté 
individuelle, c’est-à-dire d’espace à la fois hors de portée de la norme juridique 
prescriptive et protégés par la norme juridique garantissant le libre arbitre du sujet, 
on suivra une démarche pragmatique et descriptive. Il s’agit de montrer comment 

7. L’extime est entendu comme ce qui relève du comportement des individus confrontés à l’extérieur 
et au regard d’autrui, par opposition à ce qui est connu et familier. Cet extime qui s’inscrivait 
nécessairement dans une espace territorial jusque récemment tend à être déterritorialisé à la faveur 
du développement des réseaux sociaux ou de la télé-réalité par exemple.

8. Voir sur ce point notre étude, « La citoyenneté, fondement démocratique pour la loi anti-burqa. 
Réflexions sur la mort au monde et l’incarcération volontaire », Jus politicum, no 7, 2012, p. 1-31.



15

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

le droit qui s’appliquait en fonction de critères sociaux va trouver à s’appliquer en 
fonction de critères spatiaux.

A. Partition sociale et partition spatiale

À l’époque féodale, l’espace est organisé selon différents critères dont le plus 
important est sans doute celui de la sécurité. Faute d’État en mesure de garantir à 
chacun l’intégrité territoriale (du royaume) et physique (des personnes), chaque 
communauté doit s’organiser pour la satisfaire. L’espace est donc structuré à partir 
des édifices de défense (le château fort ou la ville fortifiée) 9 ou autour d’espaces de 
paix dans lesquelles les armes sont interdites (les abbayes10, les « sauvetés » dans 
le Midi). Hors de ces lieux11, le niveau de sécurité dépend du moment (menace 
d’attaque, conflit imminent). 

Faute de maîtrise de l’espace, les monarques vont tenter, après l’Église, d’avoir 
une emprise sur le temps de conflit avec les systèmes de paix ou de trêves « du 
roi », reprenant à certains égards le mouvement des paix « de Dieu12 ». Cette 
insécurité permanente structure les relations sociales de manière telle que l’on 
remet sa liberté dans les mains de celui qui protège : le combattant, le seigneur, le 
noble. De la même façon, dans l’espace urbain, le groupe a une emprise sur la vie 
et sur les biens des particuliers pour la défense de la ville (le service de guet, par 
exemple). On pourrait faire la même remarque à propos des cités antiques, dans 
la logique développée par Constant : perdre la guerre, c’est perdre tout, c’est-à-
dire la liberté car les cités vaincues sont réduites en esclavage. L’investissement 

9. Georges Duby écrit que « dans la société féodale, l’espace privé apparaît […] dédoublé, constitué 
de deux aires distinctes : l’un fixe, autour du foyer, enclose ; l’autre se déplaçant dans l’espace public, 
non moins cohérente, présentant en son sein les mêmes hiérarchies, réunies par les mêmes procédures 
de contrôle. À l’intérieur de cette cellule mobile, la paix, l’ordre se trouvaient maintenus de la 
même façon, par un pouvoir de même nature, dont la mission était d’organiser la défense contre les 
agressions de la puissance publique et qui dressait pour cela vers l’extérieur un mur invisible aussi 
solide que l’enceinte de la maison » (Philippe Ariès, Gorges Duby (dir.), Histoire de la vie privée, 
vol. 2, Paris, Seuil « Histoire », 2e éd. 1999, p. 506).

10. Voir par exemple, pour Cluny, Didier Méhu, Paix et communautés autour de l’abbaye de Cluny 
(Xe-XVe siècles), Collection d’histoire et d’archéologie médiévales (vol. 9), PU de Lyon, 2e éd., 2010 
ou cette autre étude régionale, Hélène Couderc-Barraud, La violence, l’ordre et la paix : résoudre 
les conflits en Gascogne du XIe au XIIIe siècles, PU du Mirail, 2008.

11. Dans la littérature féodale, il existe une « autre partie du monde visible, les étendues incultes 
où l’in ne trouve plus ni ménages ni maisons, la lande, la forêt, hors la loi, dangereuse et attirante » 
(ibid., p. 507).

12. Dominique Barthélemy, L’An mil et la paix de Dieu : la France chrétienne et féodale (980-
1060), Paris, Fayard, 1999.



16

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

de l’individu dans le politique est nécessaire puisqu’il en va de sa propre sécurité 
(intégrité physique) et de sa liberté.

L’ascendant progressif de la monarchie, et partant, les progrès de l’État 
moderne vont modifier de fond en comble cette organisation. D’une part, la 
guerre va être portée aux marches13 puis aux frontières du royaume14, le rapport 
à la sécurité devient spatial et non plus social. C’est la fin de la spécificité du 
chevalier ou du noble en tant que garant de la sécurité, détenteur du monopole 
du port d’arme. La sécurité cesse d’être une affaire privée (relation vassalique 
d’homme à homme) ou communautaire (dans les villes) pour devenir une affaire 
territoriale : l’intérieur toujours en paix (à l’exception du cas de l’« invasion15 »), 
la frontière toujours menacée par l’extérieur (sauf le temps de l’alliance). Et pour 
tracer la limite entre les deux, une frontière16 clairement dessinée comme une 
ligne de front (l’étymologie du mot frontière le dit) qui se traduit par une « cein-
ture de fer » chère à Vauban (des places fortes aux marches du royaume) et des 
protections résultant de l’inhospitalité du milieu (les fameuses « frontières natu-
relles » : mers, rivières, montagnes). Le monopole de la guerre du roi17 déplace 
l’hostilité aux frontières et désarme les seigneurs comme les villes. Elle dépolitise le 
noble et le prive de sa spécificité sociale, comme elle dépolitise la ville en cherchant 
à exercer une tutelle sur les communautés urbaines.

13. Les « marches » – qui ont donné le titre de « marquis » – sont les régions frontalières du 
royaume. Le terme apparaît à l’époque carolingienne : au IXe siècle, le marchio ou marchisus est l’agent 
de l’empereur, doté d’un commandement militaire, chargé de la défense du limes ou de la marca 
(terme d’origine franque) qui signifie la frontière. Après l’effondrement de l’Empire carolingien 
et la féodalité marquée par l’émiettement considérable du pouvoir royal, le terme de « marquis » 
perd sa connotation de commandement militaire et devient un titre de noblesse réputé supérieur 
au comte et inférieur au duc (voir Gilles-André de La Roque, Traité de la noblesse, et de toutes ses 
différentes espèces, Rouen, Le Boucher, chap. 83, dans l’édition de 1735, p. 237). 

14. Voir sur ce point la première partie, générale, de Michel Foucher, L’invention des frontières, 
Paris, Fondation pour les études de défense nationale, 1986.

15. L’invasion suppose le franchissement de la frontière. Dans les anciens dictionnaires, « invasion » 
(de « invader », assaillir) ou « envasion » (de « envair » ou « envahir », attaquer) ne désigne pas 
le transpercement d’une limite et le fait de se répandre dans un « intérieur » non défendu mais le 
fait de lancer les hostilités.

16. Le mot apparaît dans la littérature juridique au début du XIVe siècle à la faveur d’actes royaux 
ordonnant l’établissement de garnisons à certaines frontières pour protéger le royaume (Roger Dion, 
Les frontières de la France, Paris, Hachette, 1947, p. 88-89).

17. Dès le XIVe siècle, toute guerre qui n’est pas menée par le roi ou avec son assentiment est 
jugée une guerre « injuste », et le critère de l’autorité de celui qui la conduit ou l’autorise devient 
prépondérant par rapport aux autres critères, spécialement la causa, ou juste cause. Voir sur cette 
question, Peter Haggemacher, Grotius et la doctrine de la guerre juste, Paris, PUF, 1983.



17

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

L’espace intérieur sécurisé qui surgit devient un « espace public » dans lequel 
l’individu qui n’est pas investi des fonctions étatiques régaliennes (sécurité, 
justice) peut se mouvoir sans se préoccuper de sa propre sécurité ou de celle de 
son entourage – ce qui n’interdit pas la prudence18 – sans être pour autant un lieu 
fermé, délimité par quelque mur ou façade. Pour assurer l’ordre à l’intérieur, l’État 
se dote d’un personnel et de bâtiments. Le personnel de l’État doit rendre visible 
ses fonctions : uniformes, costumes, insignes, mais aussi obligation de neutralité, 
etc.19 Les bâtiments de l’État doivent être identifiables : oriflammes, drapeaux, 
signes, plaques, etc.20 

À l’autre extrémité, on assiste à la naissance de l’intimité et de la vie privée 
proprement dite. À l’époque féodale, au château, au monastère, dans l’atelier 
de l’artisan qui est aussi son domicile, tout le monde ne vit pas sous la même 
norme mais l’on vit ensemble, de manière largement « communautaire21 ». Le 
château est un lieu familial mais aussi un lieu politique de défense et de justice, 
doté d’un personnel domestique (de la « maison ») dont le rôle administratif et 
politique peut être important. Le monastère est peuplé d’un abbé titulaire d’un 
bénéfice, de moines22, de convers (ou « frères lais »), de pauvres soignés, de veuves 
et d’orphelins accueillis, de voyageurs hébergés : espace de prière (collective), 
espace économique, espace savant (bibliothèque), espace de soin où cohabitent 
des personnes aux statuts et régimes très différentes. Enfin la maison, qui fait 
office autant d’atelier que de boutique, en milieu urbain dans laquelle le maître, sa 
famille et les apprentis vivent et travaillent dans les mêmes pièces, tout en faisant 
déborder les activités de production comme les affaires commerciales à l’extérieur, 
dans la rue23. L’indistinction entre le privé et le public (ou le social) est consi-
dérable. Mais ici aussi une frontière spatiale entre le privé et le public va surgir, 
matérialisée par la porte de la maison, la fenêtre fermée, la spécialisation des pièces 

18. Les autorités de police, au sens moderne du terme, sont extrêmement peu nombreuses et les sorties 
vespérales dans les grandes villes restent dangereuses jusqu’au XIXe siècle au moins.

19. Ainsi, par exemple, il ne saurait y avoir d’insulte ou d’outrage à un agent public qui, dans 
l’ignorance de sa qualité par l’insultant, ne s’est pas fait reconnaître par un signe distinctif.

20. Voir sur ce point, Denise Turrel, Martin Aurell, Christine Manigand, Jérôme Grévy, 
Laurent Hablot et Catalina Girbea (dir.), Signes et couleurs des identités politiques du Moyen Âge 
à nos jours, Rennes, PUR, 2008.

21. Sur « l’habitat communautaire », voir Philippe Contamine, Histoire de la vie privée, op. cit., 
p. 482.

22. Ceux-ci bénéficient en général d’une « cellule » individuelle qui permet de conjuguer, à des 
degrés divers, érémitisme (vie seul) et cénobitisme (vie commune).

23. Voir notamment le chapitre 3 de la synthèse proposée par Jean-Pierre Leguay, Vivre en ville au 
Moyen Âge, Paris, Jean-Paul Gisserot, 2006.



18

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

à l’intérieur de la maison, une distinction entre le professionnel et le familial, etc.24 
L’une des raisons est sans doute que le seigneur ou la communauté ne pouvant 
plus exiger un assujettissement de la totalité d’un être au groupe pour la nécessité 
de sa défense, chacun est en mesure de considérer son domicile comme un asile, 
un sanctuaire inviolable. – « A man’s house is his castle » diront les Anglais25. 
L’espace extérieur à cette bâtisse se conçoit comme l’autre extrémité de l’espace 
public.

Cet espace public est donc un « entre-deux » : un périmètre non intime et 
non insécurisé ou, pour l’écrire autrement, un espace non étatique ou non poli-
tique, mais aussi non privé ou non secret.

Cette évolution coïncide avec l’apparition de l’État moderne caractérisé par la 
souveraineté, mais aussi l’égale sujétion de tous les hommes sous le souverain, ce 
qui conduit à gommer les distinctions sociales (les ordres, les corps et les commu-
nautés) et les particularismes régionaux (les coutumes). Sous le souverain, il n’y 
a que des sujets, égaux quant à cette sujétion. Ce même souverain se charge de 
garder les frontières extérieures, de sécuriser l’espace intérieur (l’espace public) et 
à protéger l’intégrité du domicile et bientôt de la propriété de chacun.

La substitution du spatial au social quant à l’appréhension des objets juri-
diques, s’accompagne de l’émergence d’une garantie, elle aussi spatiale, des 
libertés.

B. La partition spatiale des libertés

Ces trois univers – sphère étatique, espace public et sphère privée26 – font 
l’objet de types de normativités distinctes qui, toutes, ont à voir avec la liberté ou 
avec sa négation. La sphère étatique est le lieu des normes d’obligation, de pres-
cription et d’interdiction ; la sphère privée est l’objet de normes de protection, de 

24. « Une tendance paraît s’être alors manifestée, d’une part, pour faire passer à l’intérieur ce qui se 
déroulait plus facilement autrefois à l’extérieur, en plein air, d’autre art pour substituer à des espaces 
polyvalents, multifonctionnels, des espaces dotés d’une destination plus rigoureusement définie » 
(Philippe Contamine, Histoire de la vie privée, op. cit., p. 504).

25. Sur ce point, la contribution de Céline Roynier, « A man’s house is his castle : la protection de 
l’intérieur et le bien public » (cette revue, ce numéro).

26. On distingue ici sphère (privée et étatique) et espace (public) car on entend souligner l’idée que 
la première est un « plein », un contenant fermé, dont le contour est protégé et balisé tandis que 
la seconde est un « vide », un entre-deux qui s’insinue partout où il n’y a pas de plein. Une autre 
image pourrait être utilisée pour rendre compte de cette idée : la sphère serait un solide, tandis que 
l’espace serait un gaz se diffusant partout où un solide ne fait pas obstacle à sa propagation.



19

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

préservation, de garanties ; l’espace public est le territoire des normes de civilité 
ou de police.

Dans la sphère étatique, l’on voit disparaître l’individu derrière la fonction 
grâce aux insignes et aux uniformes, les bâtiments doivent afficher leur identité 
par des oriflammes ou des signes distinctifs, les agents sont tenus à un devoir 
de retenue et de réserve, invités à parler la langue de l’intérêt général, sorte de 
langue officielle du serviteur de l’État. On voit toute singularité détruite car 
l’agent « incarne ». Le paroxysme de cette incarnation est atteint avec la figure 
du militaire en uniforme, précisément parce qu’il est chargé de la sécurité, ce qui 
permet le déploiement des libertés à l’intérieur de la frontière territoriale. De 
même, la sphère étatique doit afficher une certitude unique, ce qui se traduit soit 
par une religion d’État27, soit par une neutralité, mais ce qui est visible doit être 
reconnaissable et certain. Cette construction s’accomplit sous l’Ancien Régime 
et se renforce postérieurement : distinguer l’État du roi, imposer des uniformes, 
faire disparaître l’individu derrière l’agent de l’État, etc. Cette question a rejailli 
depuis une vingtaine d’années en France à propos de la difficile conciliation entre 
la neutralité des agents publics dans l’exercice de leurs fonctions et le respect de 
leur liberté de religion, notamment à propos des signes d’appartenance osten-
sible à tel culte. La norme qui concerne la sphère étatique s’énonce à l’impératif, 
elle décrit28, prescrit29, s’efforce d’encadrer fermement la volonté, d’imposer une 
certaine réserve, de limiter le pouvoir discrétionnaire, de rendre l’État visible et 
invisible l’individu qui le sert.

Dans la sphère privée, la norme a vocation à protéger les choix singuliers des 
individus en formant un rempart de protection contre les immixtions de l’État 
et d’autrui. Cela se traduit par une conception de la propriété du sol comme 
un pouvoir absolu30, l’inviolabilité du domicile, la protection de l’intime, 

27. Voir notre article, « La restauration de la religion de l’État et la liberté des cultes », dans Jus 
politicum VII, Paris, Dalloz, 2015, p. 131-149.

28. Ainsi les descriptions des uniformes et tenues des agents de l’État par une multiplicité de 
règlements.

29. Les occasions dans lesquelles revêtir l’uniforme est impératif ou interdit sont déterminées 
avec force détails, de même que le code pénal incrimine l’usurpation de costume ou d’uniforme 
(article 433-14 ; article 259 du code de 1810).

30. Voir sur ce point les réflexions de Jacques de Saint Victor, « Généalogie historique d’une 
“propriété oubliée” », in Béatrice Parance et Jacques de Saint Victor (dir.), Repenser les biens 
communs, Paris, CNRS éd., 2014, p. 35-51.



20

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

spécialement l’« intimissime », c’est-à-dire la chambre à coucher31 et la nuit32. 
C’est le lieu, parce qu’il est invisible de l’extérieur, où l’autonomie est la plus 
aboutie, lieu du secret, de la dissimulation légitime. L’autonomie du sujet dans 
sa sphère privée n’est jamais absolue, car la loi pénale peut évidemment y péné-
trer (maltraitance d’enfants, séquestration, etc., avec les difficultés d’enquête 
et donc d’administration de la preuve qu’une telle protection induit). La ques-
tion s’est posée dans des situations-limites telles que le sadomasochisme violent 
entre adultes consentants et nullement prosélytes. Si la partition de l’espace est 
déjà assez aboutie au XVIe siècle, les normes de protection de la vie privée, sans 
être absentes avant la Révolution, notamment grâce à l’action des parlements, 
progressent surtout à la Révolution et au XIXe siècle. Les normes juridiques rela-
tives à la sphère privée visent surtout à brider les agents de l’État afin de faire du 
maître de tel lieu un souverain, quasiment assujetti à nulle autre règle que celle que 
lui dicte sa conscience, et protégé dans sa liberté par l’efficacité de lois libérales.

L’espace public, au plan normatif, est caractérisé par la dualité. On voit en 
effet apparaître une concurrence, fondamentale pour le libéralisme moderne, 
entre normes de police, qui sont des lois ou des règlements étatiques (ou positifs), 
et normes de civilité, qui sont des usages approuvés par le fait même qu’ils sont 
pratiqués.

La norme policière, celle par laquelle le pouvoir politique tente de policer les 
comportements sociaux, apparue au XIVe siècle dans l’univers urbain33, est aussi, 
par définition, celle par laquelle le sujet est considéré comme un mineur dont 

31. On peut noter ici qu’il existe une gradation dans l’intime à l’intérieur de la maison. Ainsi la 
chambre à coucher, lieu de l’intime par excellence, est mieux protégée que les autres pièces, lesquelles 
sont mieux protégées que le jardin et les dépendances. La loi du 3 juillet 1877 relative aux réquisitions 
militaires dispense les veuves, les filles vivant seules et les communautés religieuses de femmes de la 
fourniture d’un logement aux troupes militaires (art. 1231). Le Conseil d’État a interprété cette 
disposition comme imposant cependant le cantonnement des soldats dans toutes les dépendances 
du domicile. L’article 13 de cette loi précise que l’obligation de loger les militaires se saurait aller 
jusqu’à déloger les habitants « de la chambre ou du lit où ils ont l’habitude de coucher », ce qui 
ne doit pas être un « prétexte pour se soustraire à la charge du logement selon leurs facultés ». 
Lorsque l’intimité est quasiment nulle, comme dans les cafés, cabarets, boutiques et lieux où l’on 
s’adonne au jeu, la protection l’est tout autant, ainsi que le prévoient les articles 9 et 10 de la loi 
des 19 et 22 juillet 1791. Mais, hors des heures d’ouverture au public, ces lieux de l’« extime » se 
métamorphosent en lieux de l’« intime », et l’inviolabilité redevient la règle.

32. Inviolabilité qui se conçoit spatialement mais dont la réglementation ajoute un élément temporel 
en renforçant la protection de certains moments (le principe, assorti d’exception toutefois, de 
l’impossibilité de procéder à des perquisitions de nuit, entre 21h et 6h du matin).

33. Albert Rigaudière, « Les ordonnances de police en France à la fin du Moyen Âge », in 
Michael Stolleis, Karl Härter, Lothar Schilling (dir.) Policey im Europa der Frühen Neuzeit, 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1996 (Ius commune, Sonderhefte, 83), p. 97-161.



21

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

on peut façonner la manière d’être en société. Il ne s’agit plus d’une emprise sur 
les hommes dans leur totalité – toujours et partout – comme à l’époque antique 
ou féodale, mais la volonté bienveillante – un « pouvoir pastoral » aurait écrit 
Foucault – de veiller sur son urbanité par la surveillance de l’espace public. L’État 
ne se contente pas de sécuriser l’espace public (même si cette préoccupation 
demeure), il veut hisser ses membres à un niveau de savoir-vivre en commun qu’il 
juge adéquat34. 

Pour contrer cette montée en puissance de la police, la notion de civilité se 
singularise au XVIe siècle à la suite du livre qu’Érasme consacre à l’éducation 
des enfants35 : une norme destinée à l’espace de la relation, en particulier dans 
l’espace public, qui n’est pas façonnée par le pouvoir mais par les citoyens eux-
mêmes. Cette civilité est aussi la composante non-politique de la citoyenneté, telle 
qu’entendue par le législateur lorsqu’il conçoit le « stage de citoyenneté » comme 
accessoire ou substitut à la peine pour les auteurs d’in-civilités, précisément36. La 
civilité s’inscrit dans une perspective libérale en ce qu’elle postule l’autonomie de 
la société par rapport à l’État. Elle est en outre nécessaire au libéralisme car elle 
est la condition d’une coexistence pacifiée dans l’espace public sans intervention 
normative de l’État.

En définitive, sphère privée et espace public sont des lieux de la liberté des 
Modernes car l’État s’abstient, autant que faire se peut37, de dicter des compor-
tements par la loi ou le règlement. La question que l’on peut poser peut être 
formulée ainsi : l’affaiblissement des frontières et la tendance à la dé-partition 
de l’espace risque-t-elle (ou non) d’affaiblir, de transformer voire d’annihiler la 
conception moderne de la liberté ? 

II. La métamorphose des espaces de liberté

L’affaiblissement de plusieurs frontières est à considérer. Celle qui sépare les 
États entre eux n’entre pas en considération dans cette contribution même si, 

34. Paolo Napoli, Naissance de la police moderne, Paris, La découverte, 2003.

35. Érasme de Rotterdam, De la civilité puérile (De civilitate morum puerilium, 1530), trad. fr. 
Pierre Saliat, in De pueris (De l’éducation des enfants), Paris, Klincksieck, 1990.

36. L’objet du stage de citoyenneté – résultant de l’échec d’une civilité sans intervention d’une norme 
de police – est de « rappeler [au condamné] les valeurs républicaines de tolérance et de respect de la 
dignité humaine sur lesquelles est fondée la société » (art. 131-5-1 CP). S’agissant des délinquants 
mineurs, le décret du 27 septembre 2004 précise que ce stage a pour objet de faire prendre conscience 
au condamné des « devoirs qu’implique la vie en société » (art. 131-35 CP, nous soulignons).

37. C’est-à-dire le maintien de la paix et de l’ordre public, ce que l’on désignait parfois sous l’Ancien 
Régime comme le repos public.



22

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

évidemment, cette frontière ne revêt plus l’importance qui était la sienne aux 
XIXe et XXe siècles. Elle a quasiment disparu parfois, comme dans l’Union 
Européenne où les États ont renoncé au contrôle de l’entrée et de la sortie des 
personnes et des marchandises en son sein. De manière symptomatique, sécurité 
intérieure et sécurité extérieure sont confrontées de plus en plus à des probléma-
tiques communes dont la moindre n’est pas le terrorisme38. 

Les frontières qui bornent l’espace public, faisant face soit à la sphère étatique 
soit à la sphère privée sont nettement affectées ou redessinées à la faveur de 
plusieurs technologies nouvelles et de comportements inédits.

A. Des frontières dessinées par les sujets

En premier lieu, la sphère privée est moins délimitée par un critère spatial 
qu’auparavant. L’intérieur des domiciles est visible grâce à des webcams ou à des 
lunettes infrarouges qui permettent une vision nyctalope, les espaces privés à l’air 
libre (jardin d’une propriété, pont d’un yacht…) sont susceptibles d’être à portée 
de téléobjectifs puissants, voire de drones (avions sans pilote) équipés de caméras, 
des conversations peuvent être interceptées par des moyens très sophistiquées, les 
scènes de la vie de chacun peuvent être exposées sur des pages des réseaux sociaux 
en photo ou en vidéo : la frontière public/privé est affectée tant de manière subie 
que de manière volontaire ou consentie. 

Puisque le juriste doit néanmoins tracer une frontière entre les normes protec-
trices de la vie privée et l’espace dans lequel cette protection ne saurait intervenir, 
le juge, impuissant à utiliser un critère spatial objectif, prend pragmatiquement en 
considération le comportement ou les intentions des acteurs, qui, ainsi, tracent 
eux-mêmes les frontières de leur espace susceptible d’être protégé. Lorsqu’il 
s’agit d’évaluer le dommage subi par la victime d’une atteinte à la personnalité, 
le juge prend en considération son comportement antérieur : si la personne s’est 
montrée tolérante voire complaisante à l’égard de ceux qui, auparavant, passaient 
les bornes de sa vie privée sans qu’elle ait eu à s’en plaindre ou qu’elle ait bénéficié 
d’une image positive grâce à ces intrusions, le préjudice sera jugé moindre que si 
la personne s’était montrée toujours particulièrement sourcilleuse à cet égard39, 

38. En France, le Conseil de sécurité intérieure et le Conseil de défense ont fusionné et ont vu naître, 
en 2010, un Conseil de sécurité et de défense pour prendre en considération la quasi-disparition de la 
frontière dans la manière idoine de défendre l’État. Autrement dit, une conception aux antipodes 
de celle qui avait présidée à l’érection de la ceinture de fer de Vauban.

39. Voir sur ce point C. Piccio et J. de Lassus Saint-Geniès, « La réparation de l’atteinte aux 
droits de la personnalité », Légipresse, 2010, chron. p. 74.



23

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

même si « l’éventuelle complaisance n’infère que sur l’appréciation de l’étendue 
du préjudice subi et non pas sur l’existence de l’atteinte à la vie privée40 ».

De même, la stricte définition spatiale du lieu privé n’est pas sans poser 
quelques difficultés concrètes pour les juridictions. La définition généralement 
retenue est celle d’un périmètre « où personne ne peut pénétrer sans le consentement 
de l’occupant » (Hervé Pelletier) : le critère n’est donc pas strictement spatial ou 
objectif : il dépend de la volonté subjective de celui qui l’occupe. Une piscine privée 
reste un lieu privé même si des personnes autres que le propriétaire et sa famille 
la fréquentent, l’important étant que ceux-ci aient consentis à la partager avec 
des invités, et donc à partager cette vie privée. De même, le pont d’un bateau au 
large d’une plage ou d’un port, et éloigné de toute autre embarcation, donc hors 
de portée d’un regard dépourvu de téléobjectif, a été considéré comme un lieu 
privé41.

La frontière de la vie privée est de plus en plus tracée par les acteurs eux-
mêmes : elle n’est pas ce qui est caché aux yeux (et éventuellement aux oreilles) 
des autres, mais ce que chacun entend cacher.

L’incertitude liée à la délimitation de la sphère privée affecte évidemment 
l’autre côté de la frontière, à savoir l’espace public. Cet espace public a été identifié 
comme un espace de liberté en ce qu’en principe l’État n’y dicte pas les compor-
tements, mais également un espace normé parce que régi par les règles de civilité 
et d’urbanité. Si des personnes se comportent dans l’espace public comme si elles 
étaient dans la sphère privée, c’est-à-dire en ignorant les manières d’être propres à 
ce type de lieu, le législateur peut être tenté de vouloir le « policer ». Pour le dire 
autrement, la perte de conscience de cette notion de frontière entre sphère privée 
et espace public conduit à altérer le consensus – sans doute toujours fragile – sur 
ce que doivent être les comportements idoines dans chacun de ces périmètres, tant 
pour protéger la licence légitime du premier que la civilité du second.

L’autre frontière de l’espace public, celle qui jouxte la sphère étatique est, elle 
aussi, malmenée par les nouvelles technologies et les nouveaux comportements 
qu’ils peuvent générer. Dans la sphère étatique, sphère de la neutralité et de la 
laïcité, la forme la plus aboutie de l’invisibilité de l’individu privé se manifeste par 
le port de l’uniforme et par un devoir de réserve plus ou moins strict. Dans une 
affaire récente, une photographie de soldat en uniforme dissimulant son visage 
par un foulard marqué par une tête de mort dans le cadre d’une opération exté-
rieure au Mali a été diffusée sur des réseaux sociaux puis dans la presse. Une telle 
image montre que cette frontière-là aussi est altérée. Le militaire en uniforme 

40. CA Versailles, 23 sept. 2009, Raphaël David Enthoven et Mme Carla Bruni-Sarkozy c/ SNC 
Hachette Filipacchi et associés, Légipresse, 2009, I, p. 167.

41. Voir Charles Amson, JurisClasseur Communication, Fasc. 3400 : Protection de la vie privée, 
no 17.



24

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

représente l’État et doit ne laisser apparaître aucun signe distinctif, fût-il ici un 
signe qui à la fois dissimule son visage et en montre une effigie morbide, car il 
n’est pas libre et ne peut se prévaloir d’un quelconque respect dû à sa vie privée 
ou à sa liberté dans l’espace public. Ce respect ne réapparaît que lorsqu’il ôte son 
uniforme, cessant dès lors de représenter l’État, pour « redevenir » un citoyen. Le 
paradoxe tient ici dans le fait que c’est en dissimulant son visage, chose interdite 
dans l’espace public depuis la loi de 2010, que le soldat transgresse la règle de la 
quasi-disparition du citoyen singulier par l’uniforme lorsqu’il est au service de 
l’État. L’exigence de l’engagement et de la disponibilité permanente du militaire 
en opération l’enferment dans la sphère étatique, emmurée d’obligations multiples 
et ignorant les libertés qui sont réduites au strict minimum : la barrière territoriale 
(de la caserne, du camp) marquait nettement la frontière avec l’espace public, les 
nouvelle technologies conduisent à en brouiller les contours.

La volonté d’exposer à la vue du public des photographies postées sur tel réseau 
social affaiblit autant la partition spatiale de l’espace que le désir frénétique de se 
procurer et de publier des clichés de personnalités dans leur intimité. Le souhait de 
se revêtir de costumes religieux jugés radicaux immédiatement identifiables remet 
autant en cause la délimitation entre le public et le privé que le refus de montrer 
son visage dans l’espace public, comme si celui-ci était une sorte d’excroissance 
de la sphère privée susceptible de bénéficier du même niveau de protection. La 
frontière territoriale s’efface au profit d’une multitude de frontières subjectives 
difficiles à protéger juridiquement.

La question posée est donc celle de la permanence du modèle moderne et 
territorial de la protection des libertés.

B. Menaces sur la liberté des modernes ?

La remise en cause des frontières entre les trois périmètres – étatique, public 
et privé – fait-elle peser une menace sur la conception moderne des libertés et, ce 
faisant, sur la protection juridique dont jouissent les sujets de droit ? Deux pistes 
peuvent être envisagées : celle de la persistance de la liberté des modernes sans la 
spatialisation, et celle d’une véritable mutation et de leur disparition progressive.

La première orientation consiste à considérer que le périmètre du « privé », 
donc de l’autonomie du sujet est parfaitement compatible avec une déspatia-
lisation du droit des libertés. Les notions de sphère et d’espace42 peuvent être 
réinventées : elles ne seraient plus définies à partir d’un critère territorial, mais à 
partir de ce que chaque acteur décide de verser ou de mettre dans tel ou telle caté-
gorie : « privé », « public » (ou « social ») et « étatique ». Le « privé » peut 

42. Voir la distinction supra, note 25.



25

I • La liberté des Modernes et la partition de l’espace - F. Saint-Bonnet

être pour tel acteur une exhibition de son corps dénudé ou de ses épanchements 
intimes, pour tel autre, une extrême pudeur et une garde extrêmement avancée 
jusqu’à l’isolement ou à l’érémitisme. L’« étatique » (la neutralité, la laïcité) 
voit également son périmètre varier en tenant le plus grande compte de la subjec-
tivité de l’agent au service de l’État : prise en considération de sa religion, de ses 
habitudes alimentaires, etc., dans la limite d’« accommodements raisonnables » 
(Bouchard et Taylor43). Si le privé et l’étatique sont affectés d’un fort coefficient 
l’élasticité ou de viscosité pour tenir compte des subjectivités différenciées, cela 
ne remet pas en cause ces notions par elles-mêmes : elles ne sont simplement plus 
définies en vertu d’un critère principalement spatial. Entre ces deux sphères aux 
apparences désormais passablement baroques, l’espace public resterait normé par 
l’usage, la civilité, l’urbanité, dont les contours incertains s’adapteraient en perma-
nence à ceux, non moins incertains, des deux sphères qui l’entourent.

Cette présentation optimiste rencontre toutefois un obstacle qui est propre au 
domaine juridique : l’exigence d’un minimum de stabilité pour offrir un niveau 
incompressible de sécurité juridique. La complaisance avec laquelle telle person-
nalité publique laisse exposer sa vie privée dans les journaux à scandale réduisent 
drastiquement – ainsi en décident les juges – sa capacité à s’offusquer soudaine-
ment lorsqu’est évoquée telle affaire déplaisante pour son image. La stabilité du 
comportement est mère de la sécurité juridique.

La seconde piste, moins optimiste, consiste à suggérer que si les frontières 
spatiales cessent de protéger la sphère privée comme le sanctuaire de l’autonomie 
et l’espace public comme le lieu de l’usage et de la civilité, on risque de voir éclore 
des règles « continues » de comportements, c’est-à-dire des principes, maximes 
et prescriptions qui dictent les manières d’agir dans tous les moments et dans 
les espaces de la vie. De même que le moine cistercien, au Moyen Âge comme 
aujourd’hui, est soumis à une règle en permanence et dans tous les périmètres dans 
et hors de sa clôture, le citoyen post-moderne se verrait soumettre à des règles lui 
prescrivant un comportement (quel qu’il soit) dans l’intimité de son couple, dans 
ses relations avec ses proches ou ses collègues, dans la rue, dans ses réactions sur la 
toile, etc. Ces règles pourraient parfaitement être adoptées de manière honnête et 
honorablement démocratique, elles n’en demeureraient pas moins illibérales en ce 
qu’elles remettraient en cause la stricte auto-nomie du sujet dans sa sphère privée. 
La prolifération des chartes, des règles « de bonne conduite », des exigences déon-
tologiques, qui se passent de toute partition spatiale, que certains voudraient voir 
envisagées par le législateur et sanctionnées par le juge, est un indice significatif du 

43. Au sens du rapport réalisé par Gérard Bouchard et Charles Taylor en 2008 dans le cadre de 
La Commission de consultation sur les pratiques d’accommodement reliées aux différences culturelles du 
Québec (http://www.accommodements.qc.ca/documentation/rapports/rapport-final-integral-fr.
pdf ).



26

Droit & Philosophie - Volume 7 - 2015

recul de la liberté des Modernes. Le recours à des concepts qui traversent le mur 
de l’autonomie du sujet tels que la dignité humaine ou l’ordre public immatériel 
en sont des prolongements manifestes. Autant de règles avec lesquelles les juristes 
soucieux des libertés sont mal-à-l’aise, car elles informent principalement sur ce 
que tel juge considère à un moment donné comme le « bien » ou comme le 
« mal ». Bref, une post-modernité faisant bon marché de la Modernité et de l’une 
de ses grandes inventions : la partition de l’espace comme garantie de la liberté.

•

Résumé de l’article :


